ANDREA BORSARI

Georg Simmel und die Asthetische Theorie der Architektur

Abstract. The article is dedicated to the reconstruction and recapitnlation of Georg
Simmel's relationship to architecture and to the aesthetics of the field of architecture. To

this aim, a number of texts have been identified and discussed in Simmel's production

that describe the urban dimension, as dimension of the city and of architecture as a
modality of the construction of buildings, objects and places to inhabit the world and thus
give it a certain confignration. From this discussion derives the plural field of oppositions
in relation to the urban-architectural dimension, according to a view of Simmelian

thought based on a kind of law of contrast, which can be exenmplified in the following set
of “oppositional pairs” found in Simmel's work: nature and culture (§ 2), hyperaesthesia
and anaesthesia ([ 3), aesthetic “superadditum” and abstraction (§ 4), artistic will and
practical functionality (§ 5), connecting and separating (§ 6), transience and eternity or,

in architectural terms, temporary and solidity (§ 7), freedom and solitude - subjective
culture and objective culture ([ 8). The paper proposes an attempt to trace this series of
contrasts and to conclude with an initial assessment of the path traveled and somse
reflections on a possible convergence between aesthetic and social morphology (§ 9).

1. Einleitung

Dieser Beitrag ist der Rekonstruktion und Rekapitulation von
Georg Simmels Beziehung zur Architektur und zur Asthetik des
Feldes der Architektur gevvidmet.1 Um Simmels Beziehung zur

! Die Rekonstruktion der verschiedenen Interaktionen von Figuren und
Begriffen in Simmels Werk, die im Bereich der Architektur aus einer dsthetischen
Perspektive konvergieren, verfiigt noch nicht tiber eine Literatur, die sie in ihrer
Gesamtheit beschreibt. Fiir eine erste Anniherung verweise ich auf die in meinem

Simmel Studies V'ol. 28, Num. 1/ 24, pp. 0942



10 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

Architektur besser zu verstehen, muss ein Korpus von Texten und
Themen rekonstruiert werden. Das heilt, es ist notwendig, eine
Reihe von Texten in Simmels Produktion zu identifizieren und zu
diskutieren, die sich auf Begriffe beziehen, die in einem Verhiltnis
von Kontrast, Homologie und Spannung stehen. Schriften, die die
utbane Dimension beschreiben, Dimension der Stadt, der
Architektur als Modalitit der Konstruktion von Gebduden,
Objekten und Orten, um die Welt zu bewohnen und ihr damit eine
bestimmte Konfiguration zu verleihen, und der Formen des
sozialen Lebens, die sich in ihtem Bereich entfalten.

Es soll untersucht werden, inwieweit Simmels Denken relevant
sein kann fir die Disziplinen, die sich um die Architektur drehen,
Stadtplanung, Design, und die philosophische, dsthetische und
soziale Reflexion, die sich mit diesem Bereich befasst.

Wollte man jedoch eine explizite Synthese ziehen, eine Art
systematische Theorie, so wire das Ergebnis sicherlich nicht
erfolgreich. Wenn wir stattdessen vorschlagen, ein Feld von
Gegensatzpaaren von Begriffen zu rekonstruieren und zu
umfassen, die in ithrem Nebeneinander ein artikuliertes Interesse
und eine Reihe von pluralen Spannungen definieren, dann kann die
Suche offenbleiben.

Es handelt sich um das plurale Feld der Oppositionen in Bezug
auf die  stddtebaulich-architektonische = Dimension, in
Ubereinstimmung mit einer Vision von Simmels Denken, die auf
einer Art Gesetz des Gegensatzes beruht, die sich in seinem Werk

Artikel angegebene Bibliographie (die auch eine breitere Diskussion der in diesem
Beitrag aufgegriffenen Themen enthilt): Un champ architectural dans la pensée de Georg
Simmel?, in Manola Antonioli, Andrea Borsari (Hg.), Georg Simmel et le champ
architectnral. Sociabilité nrbaine, paysage et esthétisation du monde, Milan - Paris, Editions
Mimésis, 2020, 13-40. Im weiteren Verlauf dieses Artikels werden jeweils die
Begriffe ,,Architektur* und ,,Feld der Architektur® verwendet, um sich auf ein
breiteres Spektrum von Phinomenen zu bezichen, das tber die reine
architektonische Konstruktion hinausgeht, d. h. auf die urbane Dimension und
die stidtebaulich-architektonische Dimension als Ganzes.



ANDREA BORSARI | 11

aus den folgenden ,,oppositionellen Paaren® herleiten lassen: Natur
und Kultur (§ 2), Hyperisthesie und Anisthesie (§ 3), dsthetisches
wouperadditum® und Abstraktion (§ 4), Kunstwille und praktische
Funktionalitit (§ 5), Verbinden und Trennen (§ 6), Verganglichkeit
und Ewigkeit odet, architektonisch ausgedriickt,
Ubergangscharakter und Festigkeit (§ 7), Freiheit und Finsamkeit -
subjektive Kultur und objektive Kultur (§ 8). Im folgenden Text
wird der Versuch unternommen, diese Reihe von Gegensitzen
nachzuzeichnen und mit einer ersten Bewertung des zurtickgelegten
Weges und einigen Uberlegungen zu einer méglichen Konvergenz
zwischen dsthetischer und sozialer Morphologie zu schlief3en, in der
auch Goethe, Namensgeber des morphologischen Denkens, eine
wichtige Rolle spielt (§ 9).

2. Natur und Kultur

Die Gegentiberstellung von Natur und Geist wird entscheidend,
um die Besonderheit der historischen italienischen Stidte
(insbesondere von Florenz) oder die Dynamik, die die Ruine als
Ruckkehr des Materials 2zu seinem Ursprung in  der
Ununterscheidbarkeit hervorbringt, oder die ILandschaft als
Konstruktion, ausgehend von dem Subjekt, das sie wahrnimmt. Es
handelt sich oft um sehr bekannte und studierte Texte, von denen
ich nur die wichtigsten Indikatoren hervorheben mochte, die sie mit
unserem Diskurs verbinden.

Der erste Text tiber dieses Thema und diesen Kontrast ist Floreng
(1900), die Stadt, die fiir die Verséhnung, zwischen Natur und Geist
steht und das Gefithl verkorpert, dass ein solcher Gegensatz
vernichtet werden wiirde. Wihrend der Renaissance wurde diese
Stadt zu dem Ort, an dem sich die Natur vollstindig in Geist
verwandelt hat, und tberall scheint die Kronung des Geistes
zuzunehmen. Wir haben hier den Gesamteindruck einer Stadt, die
einem Kunstwerk gleicht. Die Grenzen von Florenz werden so zu
den Grenzen der Kunst (der Kultur, des Geistes), und sie schlief3t
den Kern des Daseins in seiner tiefen Wirme aus, die wir



12 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

stattdessen im deutschen Wald, dem wilden Meer des Nordens und
den Alpen finden. Man kann feststellen, dass die Idee einer wilden
Natur, die nicht mit dem Geist verséhnt werden kann, sich auch auf
die Anerkennung von etwas in der Natur in uns, in unserer inneren
Natur, zu beziehen scheint, das nicht unter eine hdhere kulturelle
und geistige Synthese subsumiert werden kann.”

All dies wird fir Venedig (1907) nicht mehr méglich sein, wo die
Spaltung nun vollstindig ist. Simmels Darstellung von Venedig
fithrt das Schlisselelement der Spaltung ein, um die stidtebauliche
Konfiguration der Stadt zu lesen. Spaltung als Trennung zwischen
Fassade und Korper des Gebiudes, aber auch zwischen Gesicht
und Maske im Karneval, Spaltung als Ambivalenz stidtischer
Riume, die zwischen Innen und Aullen oszillieren, wie ,,campo®
und ,,campiello als Platz und zugleich Zimmer des Hauses oder
calle als StraBe und Innenkorridor usw. Dies sind alles
Beobachtungen, die stillschweigend - als Vorldufer - an die von
Walter Benjamin und Asia Lacis tber Neapel und seine
Durchdringung von 6ffentlichen und privaten Raumen unter dem
Banner der Theatralitit anzukniipfen scheinen, auch wenn es in
Simmels Venedig eher um die Verkérperung einer Rolle geht als um
die Zurschaustellung von Gesten und die Inszenierung des eigenen
Lebens, wie es in Neapel der Fall ist.”

Ein weiterer Text, der sich auf dasselbe Natur-Geist-Thema
bezieht, ist Die Ruine. Ein dsthetischer Versuch (1907). Die Architektur
jedoch nutzt und verteilt die Schwere, wie es auch bei Schopenhauer
schon der Fall war, und die Tragfihigkeit des Materials nach einem
Plan, der nur in der Seele moglich ist, aber in ihr interagiert das

2 Vgl. Georg Simmel, Floreng (1906), Gesamtansgabe, Otthein Rammstedt (Hg),
Bd.8, Aufsdrze und Abbandlungen 1901-1908, Alessandro Cavalli, Volkhard Krech
(Hg.), Bd. 11, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1993, 69-73.

3 Vgl. Georg Simmel, VVenedig (1907), Gesamitansgabe, Otthein Rammstedt (Hg;),
Bd.8, Aufsérze und Abbandlungen 1901-1908, Alessandro Cavalli, Volkhard Krech
(Hg.), Bd. 11, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1993, 258-263.



ANDREA BORSARI | 13

Material mit seinem unmittelbaren Wesen; sozusagen fiihrt sie
diesen Plan mit ihren eigenen Kriften aus. Laut Simmel ist dies der
erhabenste Sieg des Geistes tiber die Natur - als ob man einen
Menschen so lenken konnte, dass sein Wille nicht durch sein
eigenes Wollen, sondern durch ihn selbst verwirklicht wird. Dieses
Ergebnis wird durch den Prozess des Verfalls, des Vergehens in
Frage gestellt: ,Diese einzigartige Balance zwischen der
mechanischen, lastenden, dem Druck passiv widerstehenden
Materie und der formenden, aufwirts dringenden Geistigkeit
zetbricht aber in dem Augenblick, in dem das Gebiude verfallt“.*
Denn das bedeutet nichts anderes als die Tatsache, dass trein
natirliche Krifte beginnen, das Werk des Menschen zu
beherrschen: Die Gleichung zwischen Natur und Geist, die das
Gebiude reprisentiert, verschiebt sich zugunsten der Natur. Diese
Verschiebung deutet auf eine kosmische Tragodie hin, die alle
Ruinen in den Schatten der Melancholie stellt, denn nun erscheint
der Verfall als die Rache der Natur fir die Vergewaltigung, die der
Geist ihr zugefiigt hat, indem er sie nach seinem Bild umgestaltete.
Der gesamte historische Prozess der Menschheit ist eine allméhliche
Beherrschung der Natur durch den Geist. Aber solange das Werk
in seiner Vollkommenbheit besteht, stimmen die Notwendigkeiten
der Materie mit der Freiheit des Geistes tiberein, und die Vitalitit
des Geistes driickt sich vollstindig nur in den Kriften aus, die sie
Uberwiltigen und stiitzen. In dem Moment, in dem der Zerfall des
Gebiudes die Einheit der Form zerstort, 16sen sich die Teile wieder
und offenbaren ihren urspriinglichen Konflikt, der die Welt
Ubersteigt: als wire die kinstlerische Gestaltung nur ein
gewaltsamer Akt des Geistes gewesen, dem sich der Stein nur
widerwillig unterwarf. Nun legt er dieses Joch allmahlich ab und die
Natur kehrt zu einer von ihren Kriften unabhingigen Legalitit

* Georg Simmel, Die Ruine. Ein dsthetischer 1 ersuch (1907), Gesamtausgabe, Otthein
Rammstedt (Hg.), Bd.8, Aufsarze und Abbandlungen 1901-1908, Alessandro Cavalli,
Volkhard Krech (Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main, Suhtkamp, 1993, 124-130, hier
124.



14 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

zuriick. Vom dsthetischen Standpunkt aus fordern wir, dass sich die
entgegengesetzten Krifte des Daseins ausgleichen, dass der Kampf
zwischen oben und unten zum Stillstand kommt; doch gegen diese
Form, die allein eine Intuition vetleiht, wehrt sich der moralisch-
affektive Prozess mit seinen unaufhoétlichen Héhen und Tiefen,
seiner stindigen Verschiebung der Grenzen, mit der Macht der
Krifte, die sich darin bekimpfen. Der dsthetische Wert der Ruine
vereint das Ungleichgewicht, das ewige Werden des Geistes (oder
des Lebens), der mit sich selbst kimpft, mit der formalen
Zufriedenheit, der festen Begrenzung des Kunstwerks. Als Ort der
Vergangenheit des Lebens sind Ruinen die gegenwirtige Form
eines vergangenen Lebens. So l6sen Zweck und Zufall, Natur und
Geist, Vergangenheit und Gegenwart die Spannung ihrer
Gegensitze auf oder, besser gesagt, sie bewahren diese
Spannungen.

Der vierte Text Gber diese Beziehung ist die Philosophie der
Landschaft (1913). Der Weg fihrt uns durch die freie Natur, und wir
nehmen mit den unterschiedlichsten Graden der Aufmerksambkeit
Béiume und Wasser, Felder, Hugel und Hiuser und all die tausend
Verinderungen der Wolken wahr; wir sind noch nicht davon
Uberzeugt, dass wir eine ,,Landschaft sehen. Eine Landschaft ist
auch noch nicht gegeben, wenn sich Dinge aller Art nebeneinander
auf einem Feld ausbreiten und sofort zusammen gesehen werden.
Unter Natur verstehen wir die unendliche Verbindung der Dinge,
die ununterbrochene Entstehung und Zerstérung von Formen, die
fluktuierende Einheit dessen, was geschicht, die sich in der
Kontinuitit der zeitlichen und riumlichen Existenz ausdriickt. Es
ist eine ,grenzstrichlose[n] Einheit, [die] nur als Welle jenes

«5

Gesamtstromes, «Natum sein kann®,

> Georg Simmel, Philosgphie der Landschaft (1913), Gesamtausgabe, Otthein
Rammstedt (Hg.), Bd.12, Aufsitze und Abbandlungen 1909-1918, Klaus Latzel (Hg;,),
Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001, 471-482, hier 472.



ANDREA BORSARI | 15

Anhand von Simmels Gedanken kénnen wir sehen, wie seine
Beobachtungen zu Landschaft und Portrit zusammenlaufen, um
ihr Unterscheidungsmerkmal in der Fahigkeit zu einer Sinneinheit
des Ganzen zu etkennen. Denn wenn wir in seiner
Landschaftsphilosophie tiber den geistigen Akt berichten miissen,
mit dem der Mensch eine Ubersicht iiber die Phinomene bildet,
verwendet die Kategorie ,,Landschaft™ das wesentliche Element der
»Abgrenzung®, | das BefaBtsein in einem momentanen oder
dauvernden Gesichtskreis®, in dem die einzelnen Elemente der
natlirlichen Ordnung in ein ,vielleicht optisches, vielleicht
asthetisches,  vielleicht  stimmungsmiBliges  Fur-sich-sein®
tbergehen, die ein Stiick Natur zu einer spezifischen Einheit, einer
Einzigartigkeit macht.’ In dhnlicher Weise wird bei der Betonung
der Fihigkeit des Portrits, ,,die Einheit eines Gesichts* zu bilden,
bemerkt, dass die gleichmilige Verteilung der Lebendigkeit der
Pinselstriche, das Gefihl ihrer Zusammenatbeit, ihre
Konditionierung, die Tatsache offenbart oder erzeugt wird, dass
ihre Vereinigung die Seele ausdriickt, fiir die ein bestimmter Grad
der Organisation erreicht ist. Die wechselseitige Bestimmung der
formalen Elemente, die gemeinsamen Merkmale des Ortes, zeigen,
wie das Auge ,,die feinste rein formale Leistung in dem Deuten der
bloBen Erscheinung [vollbringt|, das von keinem Zurtickgehen auf
die unanschauliche Geistigkeit Jinter der Erscheinung wissen darf*.”
Simmel hatte die seltsame affektive Einheit, aus der das Gesicht
besteht, perfekt beleuchtet, denn ,innerhalb des menschlichen
Korpers besitzt das Gesicht das dullerste Mal3 dieser inneren
Einheit™, und ,,um diese nun dsthetisch wirksam und genieBbar zu
machen®, ist die Tatsache zu bertcksichtigen, dass ,,der raumliche

6 Tbidem.

7 Geotrg Simmel, Die dsthetische Bedentnng des Gesichts (1901), Gesamtansgabe,
Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsirze nnd Abbandiungen 1901-1908, Rudiger
Kramme, Angela Rammstedt, Otthein Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 1995, 36-42, hier 42.



16 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

Zusammenhang der Elemente des Gesichts nur in sehr engen

Grenzen verschiebbar ist*

3. Hyperisthesie und Anisthesie

Das Verhiltnis zwischen Hyperasthesie und Anisthesie
kennzeichnet die Erfahrung des Grof3stadtbewohners ebenso wie
die Fruchtbarkeitsform des Kunstwerks in seinem Massezustand
und die Modalitit der Anndherung an die Dinge in den Orten der
Ware. Wie in dem Text tber Die Grofstidte nund das Geistesleben (1903)
angedeutet, findet sich die physiologische Quelle der Blasiertheit in
der Oszillation dieser beiden Zustinde, der Reiziiberflutung und der
Erstickung der Reaktionsfahigkeit, ohne dass dies einen Verlust des
Empfindungsvermdgens bedeutet.”

Gleichzeitig ist die Fruchtbarkeitsform des Kunstwerks in
seinem Massezustand und die Art und Weise, wie man sich den
Dingen in den Warenhdusern nahert, sehr dhnlich oder gleich. Das
Problem hatte eine frith definierte Form in dem Text Uber
Kunstansstellungen von 1890 angenommen, in dem der ,,wunderliche
Gegensatz  im  Geistesleben®, der Kontrast  zwischen
,,Hyperisthesie® und ,,Andsthesie®, diskutiert wurde: ,,Immer feiner
und nervéser die Empfanglichkeit des modernen Menschen, immer
zarter sein Empfinden, sodal3 er statt kriftiger Farben und ihrer
Gegensitze nur noch blasse, halb verwelkte Tinten vertragen mag,
daf die Lebhaftigkeit der Farben ihn verletzt, wie moderne Aeltern
nicht mehr den gesunden Lirm ihrer Kinder ertragen kénnen®." Je

8 Ibidem, 306, 37-38.

° Vgl. Georg Simmel, Die Grofistidte und das Geistesteben (1903), Gesamtansgabe,
Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsirze nnd Abbandlungen 1901-1908, Rudiger
Kramme, Angela Rammstedt, Otthein Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 1995, 116-131.

0 Georg Simmel, Uber Kunstausstellungen (1890), Gesamtansgabe, Otthein
Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen, Stellungnabmen, Umfrageantworten,
Lesebriefe, Diskussionsbeitriige1889-1918, Anonyme und psendonyme 'V erdffentlichungen



ANDREA BORSARI | 17

intensiver also die Nuancen der Gefihle und iht Ausdruck sind -
bis zu dem Punkt, an dem sie ,,auf der Nadelspitze® zu stehen
scheinen - ,,immer leichter vetletzt uns das leiseste Herausfallen aus
dem Stile, die geringste Taktlosigkeit, immer schirfer lernen wir
unterscheiden, was ungelibtere Augen und rothbickigere
Empfindungsweisen noch als einheitlich und zusammenpassend
ansahen®."! Und doch fiihrt dies letztlich nur zum ,,Bediirfni3 der
grofiten  Aufregungen, die Unzufriedenheit mit den kleinen
Anregungen und Freuden des Tages, das Ungentigen an der Idylle®,
sodass die Natur in der Lage ist, uns noch mehr zu befriedigen als
,»an der Nordsee oder in den héchsten Hohen der Alpen®." In der
Ausstellung speziell durch das gleichzeitige Vorhandensein von
Unterschiedlichem  hervorgerufen, die Mischung und die
Empfindungen durch die Gegentiberstellung, die durch dieses
,»INebeneinanderstehen mannichfaltigster Kunstwerke® erzeugt
wird, bringt das Phinomen von Anfang an die ,Vielfalt der
GroB3stadt™ mit der Vielfalt der Ausstellungsorte und des
gesellschaftlichen Lebens in Verbindung. Sie sind vereint durch das
Bemihen, die komplexe Gesamtheit der Kontraste der Welt
einzudimmen und sich an einem Otrt der Emotionen, Interessen
und Freuden so weit wie moglich einzuschleichen, von denen
Kunstausstellungen gymbolisch der Versuch sind, das Ganze
zusammenzufassen und mit begrenzter Reichweite zu kombinieren
und zu reduzieren."

Nachdem - mit Soziologische Aesthetik (18906) - das theoretische
Kriterium der ,,Distanz, der Parameter der ,,Tendenz zur
Distanzvergroflerung® im Zusammenhang mit der Geldwirtschaft,
als zentral etabliert wurde, zeigt derselbe Kontext der Analyse die

1888-1920, Klaus Christian Kéhnke, unter Mitarbeit von Cornelia Jaenichen und
Erwin Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2005, 242-250, hier 245-
46.

11 Thidem, 246.
12 Thidem.
13 Thidem.



18 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

,»zwischen Hypersensibilitit und Unempfindlichkeit schwankenden
Nerven®." In demselben Beitrag wird beschrieben, dass nur ,,die
abgeklirteste Form und die derbste Nihe den Menschen in die
Lage versetzen, sich von der Welt zu distanzieren, als die einzige
Weise in der ,,die allerzartesten und die allergrobsten Reize neue
Anregung bringen“.” Mit dieser Definition wird es fiir Simmel
moglich, seine Wirkung in der Berthrungsangst als Angst in
Bertihrung zu kommen, mit Dingen, aber auch schon klar mit
Menschen, und im negativen Geschmack als Abneigung gegen die
meisten angebotenen Reize und als entschiedenen Ausschluss des
Unangenehmen zu identifizieren.

4. Asthetisches nduperadditum und Abstraktion

Der Prozess der Anziehungen, die mit 4duBleren Formen,
raumlicher Anordnung und der Annahme eines asthetischen
Superadditums verbunden sind, kennzeichnet die Asthetisierung
der Welt und geht Hand in Hand mit der zunehmenden
Abstraktion und Intellektualisierung, die durch die Geldwirtschaft
und die Finanzialisierung hervorgerufen werden. Das heif3t, wir
haben es mit einer eigentiimlichen Steigerungsform der dsthetischen
Attraktivitit als sinnliche Anziehungskraft zu tun und gleichzeitig
mit dem exponentiellen Entzug der qualitativen und sinnlichen
Konsistenz als Reduktion auf abstrakt-quantitative Merkmale, die
durch berechenbare numerische Groéflen ausgedriickt werden
konnen. Wie Simmel in seiner Berliner Gewerbeaustellung (1890)
schreibt, muss man, um das ,, Interesse® am Kauf zu férdern und zu
stimulieren, durch ,,den dul3eren Reiz und die Anziechungskraft der
Gegenstinde® wirken, indem man auch an der Art und Weise

14 Georg Simmel, Soziologische Aesthetik (1896), Gesamtansgabe, Otthein
Rammstedt (Hg), Bd.5, Aufsitze und Abbandlungen 1894-1900, Heinz-Juirgen
Dahme und David P. Frisby (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1992, 197-214,
hier 213-214.

15 Thidem, 214.



ANDREA BORSARI | 19

arbeitet, wie sie erscheinen, an ihrer Beschaffenheit. Gemil3 der
Okonomie des Superadditums, die Simmel dann in Bezug auf Geld
als Vorteil verdeutlicht, bei dem die Reichen Vorteile genief3en, die
tber den Genuss dessen, was konkret ihr eigenes Geld beschaffen
kann, hinausgehen, wird in der Ausstellung in héchstem Mal3e eine
Tendenz offenbart, zusitzliche dsthetische Qualititen in die Dinge
einzubauen. Es handelt sich um einen echten Wendepunkt in der
idealen Schonheit: ,,Die Ausstellung, in der tberhaupt, ihrer
Betonung des Vergniigens zufolge, eine neue principielle Synthese
zwischen dem  dufletlichen Reiz und der sachlichen
Zweckmiligkeit der Dinge gesucht wird, stellt die adulerste
Steigerung dieses dsthetischen Superadditums dar.'® Hier geht es
darum, eine ,Schaufenster-Qualitit der Dinge™ (wie viele
Qualititen sie besitzen, die in einem Schaufenster ausgestellt werden
konnen) zu steigern. Das hei3t, die, sozusagen, ,,Exponierbarkeit®
der Dinge und ihre Anordnung nach neuen édsthetischen Kriterien
zu verbessern, was den Finsatz von Helligkeit und Transparenz
entsprechend den Anforderungen der Reklame und der Werbung
beinhaltet. Das Bemiihen, die Dinge ins Licht zu riicken, geht also
tber in den Versuch, ihnen durch die Anordnung ihres
Zusammenseins eine neue dsthetische Bedeutung zu verleihen, wie
es eben in der Werbung geschehen ist, wo man von der einfachen
Reklame zur Plakatkunst tibergegangen ist.

Mit der Ausstellung hat Simmel also jene Privalenz der
optischen Dimension und der visuellen Wahrnehmung gefunden,
die seine beriihmte Analyse des modernen Lebens als Soziologie der
Sinne und als Rekonstruktion der Autonomisierung des
Nervenlebens und der Intellektualisierung im Verhiltnis zwischen
GroBstadt und Geistesleben kennzeichnen wird. Die Grof3stadt, als

16 Georg Simmel, Berliner Gewerbeausstellung (1896), Gesamitansgabe, Otthein
Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen, Stellungnabmen, Umfrageantworten,
Lesebriefe, Diskussionsbeitrige 1889-1918, Anonyme und psendonyme 'V erdffentlichungen
1888-1920, Klaus Christian Kéhnke, unter Mitarbeit von Cornelia Jaenichen und
Erwin Schullerus (Hg,), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2005, 33-38, hier 37.



20 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

deren Erweiterung, Verdichtung und Intensivierung auch die
Berliner Ausstellung angesehen wird, wird ein spezifisches
metropolitanes Sensorium bilden und in dieser Perspektive
tatsichlich den Platz reprisentieren, wo das Sehen das Hoéren
tberwiegt. Der moderne Verkehr, was den Teil der sinnlichen
Beziehungen zwischen Mensch und Mensch betrifft, vertraut diese
zunehmend dem einfachen Sehsinn an und verwandelt die Stadt in

eine Art ,,akustische Hohle."”

Man kann auch allgemeiner behaupten, dass wir es hier mit der
Ausweitung der Asthetisierung auf die ganze Welt zu tun haben, die
wiederum in direktem Malle mit den Abstraktionsprozessen der
Geldwirtschaft einhergeht, dall heilt, die Ausweitung und
Ubertragung aller von Kunstwerken entfalteten Formen der
sinnlichen Anziehung auf den gesamten Kontext des tiglichen
Lebens, die Stadt, das Haus, die Straf3e, die Werbung, die Mode, die
entworfenen Gebrauchsgegenstinde usw. Ein Prozess, der in
Simmel seinen vielleicht klarsten und frihesten Interpreten
gefunden hat, wie hier auch im Detail an der Ubertragung derselben
Kategorien von der Analyse von Kunstwerken auf die Analyse von
stidtischen Phinomenen und der modernen Gesellschaft zu sehen
ist.

5. Kunstwille und praktische Funktionalitit

Das entworfene Objekt und der zu verwendende Gegenstand,
wie in dem bertihmten Fall des ,,Henkels®, zeigen eine Spannung
zwischen kiinstlerischem Willen und praktischer Funktionalitit.
Hier wird die Vase, anders als das Bild und die Statue, nicht im

17 Vel. Hans Blumenberg, Hoblenausginge, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1989,
76-81. Zur Bedeutung von Simmel und seiner méglichen philosophischen
Anthropologie fiir Blumenbergs Denken vgl. Andrea Borsarti, Georg Simmel, Hans
Blumenberg, and philosophical anthropology, in: Gregor Fitzi (Hg.), The Routledge
International Handbook of Simmel Studies, London - New York, Routledge, 2020, 122
—137.



ANDREA BORSARI | 21

Hinblick auf eine insulare Unantastbarkeit gedacht: Sie muss einen
Zweck erfiillen, wenn auch nur symbolisch. Da die Vase auch
manipuliert und in praktische Lebensbewegungen eingebunden
wird, befindet sie sich gleichzeitig in beiden Welten: ,,[...] ist die
Vase ein Stiick Wirklichkeit, wihrend ihre Kunstform eine rein
abgelOste, in sich ruhende Existenz fihrt, fiir die ihre materielle
Wirklichkeit der bloBe Triger ist“."® Diese Doppelstellung der
Vase, die am deutlichsten in ihrem Griff zum Ausdruck kommt, ist
eben der Henkel. Er ist der Teil, mit dem die Vase gegriffen,
angehoben und geneigt wird; durch ihn bricht sie sichtbar in die
Welt der Wirklichkeit ein, in die Welt jener Bezichungen zur
AuBenwelt, die fir die Kunst als solche nicht existieren. Es ist
jedoch nicht nur der Korper der Vase, der den Bedtrfnissen der
Kunst entsprechen muss: Die Henkel wiren somit einfache Griffe.
Diese Henkel, indem sie die Vase mit einer Existenz verbinden, die
jenseits der Kunst liegt, werden gleichzeitig in der Form der Kunst
verstanden. Sie mussen als reine Formen gerechtfertigt werden, in
voller Gleichgtiltigkeit gegentiber ihrem praktischen Zweck, da sie
zusammen mit dem Korper der Vase eine einzigartige dsthetische
Vision bilden. Far diese doppelte Bedeutung und fiir die Art und
Weise, wie der Henkel sich in seinem charakteristischen Beweis
prisentiert, wird er zu einem der Probleme der Asthetik mit
Reflexionsbedarf, ,einem der mnachdenklichsten Z4sthetischen

Probleme*."”

Um Simmels Argumentation zu paraphrasieren, die Art und
Weise, wie die Form des Henkels die beiden Welten in sich
harmonisiert, ist also zweigeteilt. Auf der einen Seite ist sie du3erlich
und nihert sich mit ihrem Griff der Vase mit ihren Anspriichen, auf
der anderen Seite ist sie die der kiinstlerischen Form, die unabhingig

18 Georg Simmel, Der Henkel. Ein dsthetischer 1 ersuch (1905), Gesamtansgabe,
Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsirze nnd Abbandiungen 1901-1908, Rudiger
Kramme, Angela Rammstedt, Otthein Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 1995, 345-350, hier 345.

19 Thidem, 346.



22 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

von der AuBlenwelt den Henkel fir sich beansprucht und das
unbewusste Kriterium ihtes dsthetischen Handelns zu sein scheint.
Der Henkel muss nicht nur in der Lage sein, seine praktische
Funktion wirksam auszuliben, sondern diese auch durch sein
duBleres Erscheinungsbild betonen. Die erste Art der Gestaltung
betont, dass der Henkel von dulleren Kriften gestaltet wird, dass er
aus einer dulleren Ordnung der Dinge stammt, und ihn in seiner
Bedeutung hervorhebt, indem er dber die reine Kunstform
hinausgeht. Eine solche Zisur zwischen Vase und Henkel wird in
den hiufigen Fillen schirfer, in denen der Henkel die Form einer
Schlange, einer Fidechse oder eines Drachen hat. Damit beziehen
wir uns auf eine spezifische Bedeutung des Henkels, nach der es
scheint, dass das Tier von auflen in die Vase gekrochen ist und
sozusagen erst in einem zweiten Schritt in die Gesamtform
eingearbeitet wurde. In vollig entgegengesetzten Fillen scheinen
viele Vasen, die sehr stark die Tendenz zur Einheit matkieren, aus
einem einzigen Stlick gefertigt worden zu sein. Die Integration in
die dsthetische Einheit zeigt sich jedoch besser, d. h. organischer,
wenn sich der Henkel allmihlich vom Koérper der Vase abhebt, wie
die Arme vom menschlichen Rumpf.

Mit dieser Analyse liefert uns Simmel ein begriffliches
Instrumentarium, das in der Lage ist, das Verhiltnis eines
beispielhaften  Alltagsgegenstands  zur Komposition — von
extrovertierter praktischer Nutzlichkeit und selbstbezogener
kunstlerischer Konnotation von Welt und Form nach den
verschiedenen Moglichkeiten der Harmonisierung, des Kontrasts
und des Ungleichgewichts zu modulieren. Und er tut dies in Bezug
auf jene von Vers6hnung bis Trennung reichenden Oszillationen,
die typisch fiir seine umfassendere Haltung gegeniiber der
objektivierten Kultur sind und die je nach den verschiedenen
Phasen seines Denkens und den spiteren Momenten seines Lebens
ebenfalls von der Konstruktion einer pluralen und relativen
moralischen Welt bis hin zur Diagnose der tragischen Dimension
der modernen Kultur reichen.



ANDREA BORSARI | 23

6. Verbinden und trennen

Die Elemente des Hauses (Ttr, Fenster usw.), der Strale (ein
Fall von objektiver oder objektivierter Kultur: die Beziehung
zwischen zwei Orten, die zu einem konstruierten Objekt wird), der
Briicke - zeigen eine Spannung zwischen Verbinden und Trennen.
Wie Simmel in seinem Aufsatz Briicke und Tiir (1909) schreibt: ,,Die
Formen, die die Dynamik unseres Lebens beherrschen, werden so
durch Briicke und Tir in die feste Dauer anschaulicher Gestaltung
tibergefithrt“.* Nur der Mensch im Angesicht der Natur hat die
Fihigkeit, sich zu vereinen und zu entzweien, dank dieser
Vorgehensweise, auf deren Grundlage alles immer ein anderes
impliziert. Dartiber hinaus beziehen wir uns, wenn wir zwei
nattrliche Objekte aus ihrem unbeweglichen Kontext herauslosen
und sie als getrennt bezeichnen wollen, tief in unserem Bewusstsein,
wihrend wir sie von allem um sie herum unterscheiden, bereits
aufeinander. Andererseits nehmen wir etwas als zusammenhingend
wahr, das wir zuvor isoliert haben. Die Dinge miissen also
unterschieden werden, um anschlieend miteinander verbunden zu
werden. SchlieSlich wire es aus praktischer und logischer Sicht
sinnlos, daran zu denken, etwas zu verbinden, was vorher nicht
getrennt war, sogar das, was noch nicht getrennt ist. Auf welche
Weise kommen diese beiden Titigkeiten in der menschlichen
Arbeit zusammen? Ist die Vereinigung oder Trennung zweier
Begriffe als eine natiirliche Gegebenheit oder vielmehr als eine
unserer T4tigkeiten zu betrachten? Entsprechend diesen Problemen
kann unsere Analyse gegliedert werden. Im wortlichen wie im
metaphorischen Sinne, im korperlichen wie im geistigen Sinne sind
wir es, die in jedem Augenblick das Vereinte trennen und das
Getrennte verbinden.

20 Georg Simmel, Briicke und Tiir (1909), Gesamtansgabe, Otthein Rammstedt
(Hg.), BA.12, Aufsitze nnd Abbandlungen 1909-1918, Klaus Latzel (Hg.), Bd. 1,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001, 55-61, hier 60.



24 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

Mit dem Bau der Briicke erreicht diese Fihigkeit ihren
Hohepunkt. Hier scheint sie sich dem menschlichen Willen zur
Verbindung nicht nur gegen den passiven Widerstand des dulleren
Raumes, sondern auch gegen den aktiven Widerstand einer
bestimmten koérperlichen Konfiguration zu stellen. Die Briicke
tberwindet diese Hindernisse und stellt die Ausdehnung unseres
Willensbereichs auf den Raum dar. Fur uns Menschen und nur fir
uns sind die Ufer des Flusses nicht nur etwas AuBetliches, sondern
auch ,getrennt. Und dieses Konzept der Trennung wire
bedeutungslos, wenn wir sie nicht zuerst in unseren
zweckgerichteten Gedanken, Bedirfnissen und Vorstellungen
miteinander verbunden hitten. In diesem Ereignis scheint die
natlirliche Form dieses Konzept mit einer positiven Absicht
verbinden zu wollen, und die Trennung, die nur zwischen den
einzelnen FElementen zu bestehen scheint, wird mit seiner
vereinigenden und vers6hnenden Aktivitit vom Geist tiberwunden.

Die Briicke erhalt daher einen dsthetischen Wert, nicht nur, weil
sie in der Faktizitit und in der Befriedigung praktischer Zwecke eine
Verbindung des Getrennten herstellt, sondern auch, weil sie es
unmittelbar sichtbar macht: Die Teile der Landschaft zu verbinden
ist die Fihigkeit, die dies den Organismen in Bezug auf die
praktische Realitit bietet. Die einfache Dynamik der Bewegung, in
deren Realitat sich der ,,Zweck® der Bricke von Zeit zu Zeit
erschopft, ist zu etwas sichtbar Dauerhaftem geworden. In
dhnlicher Weise - argumentiert Simmel — stellt das Portrit den
vitalen, physischen und psychischen Prozess still, durch den die
Realitit des Menschen sich vollzieht und sozusagen in einer
einzigen stabilen und zeitlosen Vision sammelt, was die Flut und die
Ebbe dieser Realitit in der Zeit nie zeigen und nie zeigen koénnen.

Wenn in der Briicke die Momente der Trennung und der
Vereinigung so zusammentreffen, dass das erste mehr der Natur
und das zweite mehr dem Menschen gleicht, verdichten sie sich
zugleich zur menschlichen Leistung. Hier liegt die reichste und
vitalste Bedeutung der Tiir im Vergleich zur Briicke, die sich darin



ANDREA BORSARI | 25

offenbart, dass es zwar gleichgiltig ist, ob man die Briicke in die
eine oder andere Richtung tiberquert, die Tir dahingegen einen
Unterschied in der Absicht anzeigt, in welche Richtung man gehen
soll. In dieser Hinsicht ist es auch vollig losgel6st von der Bedeutung
des Fensters, das in einer anderen Richtung in Bezug auf die
Verbindung zwischen dem inneren Raum und der Aullenwelt
verbunden zu sein scheint. Das teleologische Gefiihl, wenn es auf
das Fenster angewendet wird, geht fast ausschlieSlich von innen
nach aullen: Es dient dazu, nach auflen zu sehen und nicht nach
innen. Zweifellos stellt das Fenster kraft seiner Transparenz auf
diachrone Weise die Verbindung zwischen Innen und Auflen her,
doch die einzigartige Richtung, die es dieser Verbindung verleiht,
und die Beschrinkung nur ein visueller Weg zu sein, verlethen ihr
einen Teil der tieferen und substanzielleren Bedeutung, die der Ttir
zukommit.

Im Vergleich zu den verschiedenen Intonationen, die im
Eindruck vorherrschen, zeigt die Briicke, wie der Mensch die
Teilung des nattrlichen Wesens kombiniert und an einen Ort fithrt,
denn von diesem natltlichen Wesen teilt der Mensch die
Kontinuitit und die Gleichférmigkeit. In der allgemeinen
asthetischen Bedeutung, die aus dieser ,,Veranschaulichung eines
Metaphysischen‘*' gewonnen wird, und der Tatsache, dass sie ein
rein funktionales Element stabil macht, liegt der besondere Wert ftir
die bildenden Kiinste der Briicke und des Tores. Wenn man die
Hiufigkeit, mit der sich die Malerei beider bedient, auf den
kiinstlerischen Wert ihrer einfachen Form zurlickfihren kann, dann
findet auch hier das ,,geheimnisvolle Zusammentreffen* statt, bei
dem die rein kiinstlerische Bedeutung und Vollkommenbheit einer
Figur immer und gleichzeitig mit dem erschopfenden Ausdruck
eines sinnlich nicht wahrnehmbaren psychischen oder
metaphysischen Sinns auftritt. Das rein malerische Interesse am

21 Tbidem.
22 Tbidem.



26 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

menschlichen Gesicht zum Beispiel ist am hdchsten befriedigt,
wenn seine Darstellung den héchsten Grad an Animation und
geistiger Charakterisierung enthalt.

Da der Mensch ,,das verbindende Wesen ist, das immer trennen
muf} und ohne zu trennen nicht verbinden kann®* muss man die
bloBe indifferente Existenz der beiden Ufer geistig zuerst als
Trennung begreifen und sie dann durch eine Briicke verbinden.
Was all dies spiirbar macht, dem es eine sinnliche Konfiguration
verleiht, ohne es auf begriffliche Abstraktion zu reduzieren, ist der
Charakter des Menschen als ,,Grenzwesen, das keine Grenze hat.**
Das Abschlie3en seines hiuslichen Lebens durch die Tur bedeutet,
dass er ein Fragment von der ununterbrochenen FEinheit des
natlrlichen Seins abtrennt. Aber die Unendlichkeit kommt, ohne
gebildet zu werden, nur in einer Unfdhigkeit zur Abgrenzung zu
dieser Konfiguration, sodass ihr Sinn seine ,,Begrenztheit® findet
und die ,,Beweglichkeit der Ttr* spiirbar macht: die ,,Mdéglichkeit,
aus dieser Begrenzung, in jedem Moment in die Freiheit

hinauszutreten®.?

So entsteht eine kritische Tendenz, die in morphologischen
Begriffen eine sinnliche Konfiguration mit einer theoretischen
Ausarbeitung verbindet und die immer die Kluft aufspiirt, die sich
zwischen der subjektiven und der objektiven Kultur auftut, und in
der sie sogar die Formen des Bewohnens der konstruierten Welt
entfalten. Man kann hier potenziell, auch dank der verschiedenen
Wiederaufnahmen Simmels (u.a. von Kracauer, Bloch, Benjamin,
Adorno), eine andere Genealogie der Beziehungen zwischen Bauen,
Wohnen und Denken nachvollziehen als diejenige, die wahrend des
gesamten 20. Jahrhunderts - sogar mit all ihren inneren

23 Tbidem.
24 Tbidem.
25 Ibidem, 61.



ANDREA BORSARI | 27

Gegensitzen - von Heidegger, Derrida und Ricoeur kodifiziert
wurde.

7. Verginglichkeit und Ewigkeit oder Festigkeit und
Ubergangscharakter

In der ,ewigen Stadt, im temporiren Charakter der
Architekturen von Welt- oder Industrieausstellungen, in der Mode
und den Formen der Geselligkeit ist auch eine Spannung zwischen
dem FEphemeren und dem Ewigen, zwischen Festem und
Transitorischem, Momentbildern und swb specie aeternitatis (vom
Standpunkt der Ewigkeit aus) am Werk, die sozusagen
,ontologische Chiffren fiir die Zeitlichkeit des modernen Lebens,
seinen Stil und seine Paradoxien sind. Simmels Artikel, der sich
1899 - ein Jahr nach seinem ersten Bild der Stadt - mit Rom befasst
und dessen Titel infolge einer spiter iiblich werdenden Abtastung
eben Gegensarz lautet, beginnt mit dem Bild eines Kontrastes oder
Gegensatz und der dadurch ausgelésten Reflexion.” Er erzihlt uns,
wie man auf dem Aventin eine Klosterkirche (tatsichlich, eine
Basilika) findet, S. A/essio, mit einem kleinen schattigen Garten, in
dem eine weltliche Stille herrscht. Eine solche Ruhe - so Simmel
weiter - kann nur in Rom gegeben sein, wo diejenigen, die reden
und Lirm machen moéchten, immer in der Lage sind, mit der Tiefe,
dem Ernst und der Reife zu schweigen: ,,Vom Rande des Gartens
aus sieht man unter sich den Tiber und unter ihm die lirmende
Stral3e nach S. Paolo fuori le mnra, mit der knatternden Trambahn,
den laut spielenden Kindern, den Forestieri mit ihren plotzlichen
und eckigen Bewegungen®.”” Warum sind wir in der Lage, diese

20 Georg Simmel, Gegensarz (Momentbilder sub specie aeternitatis) (1899),
Gesamtansgabe, Otthein Rammstedt (Hg.), BA.17, Miszellen, Glossen, Stellungnabmen,
Unmfrageantworten, Lesebriefe, Diskussionsbeitrage 1889-1918, Anonyme und pseudonyme
Vergffentlichungen  1888-1920, Klaus Christan Kohnke, unter Mitarbeit von
Cornelia Jaenichen und Erwin Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp,
2005, 381.

27 Ibidem.



28 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

aullergewohnliche Ruhe zu genief3en - fragt Simmel - nur um den
Preis, dass wir gleichzeitig auf die Eile und die Bewegung schauen,
die sich zu seinen Fiilen tummeln? Es gibt einen gewissen Grad an
,,Grausamkeit™ in unserem Genuss, weil wir thn nur um den Preis
beweisen konnen, dass aller ,,.Lirm und Unruhe des Lebens in uns
nachzittert, als Hintergrund ihres Gegensatzes [von Stille]“.*® Wir
sind in der Tat mit einem unwiederbringlichen Verlust konfrontiert,
dem Verlust eines edenischen Zustands, in dem - wie man schwach
reflektiert bei Kindern sieht, die ihre Freude ohne das Bediirfnis
nach Kontrasten und Vergleichen ausleben kénnen - noch eine
ausreichende Befriedigung mdglich war. Der Zustand des
Menschen nach der Erbstinde ist es, Gut und Bdse zu kennen, ,,Der
eigentliche Fluch alles Menschlichen® ist es, etwas nur in der
Differenz zu seinem Gegenteil, seinem Anderen, genieflen zu
konnen” So kann das Gute nicht aus seiner selbstgeniigsamen
Seligkeit entstehen, sondern immer unter der Bedingung des Bosen,
das es begleitet. Fir jeden Sieger ist ein Besiegter notwendig.
Schlieflich missen wir uns fragen, ob die Primisse und die Einheit
unserer , tiefsten Freuden® nicht ein ,unerreichbares Ideal®
geworden sind, da ,,all’ unser Empfinden ein Empfinden von
Unterschieden ist?*.*’

Ein einfaches Bild, das mit schnellen und wesentlichen
Federstrichen beschrieben wird. Es ist das Rom der
Jahrhundertwende, das Simmel ein Jahr zuvor, 1898, zum
Gegenstand einer , dsthetischen Analyse® gemacht hatte, um noch
immer das Privileg zu behaupten, die zahllosen Transformationen
und Schichtungen der Zeit auf die Einheit zurtckgefithrt zu

28 Tbidem.
29 Tbidem.
30 Ibidem.



ANDREA BORSARI | 29

haben.”! Eine Stadt, die den beispiellosen Eindruck erweckt hatte,
,,dal die Abstinde der Zeit, der Stile, der Personlichkeit, der
Lebensinhalte, die hier ihre Spuren hinterlassen haben, so weit
gespannt sind, wie nirgends in der Welt, und daf3 diese dennoch in
cine Einheit, Abgestimmtheit und Zusammengehorigkeit
verwachsen, wie nirgends in der Welt“” Die ,groBten
Gegensitze®, in die sich die Kultur in der oberen Phase ihrer
Geschichte gespalten hatte, wurden hier wieder zu einer ,,Einheit
des Findrucks*.”

Jetzt jedoch wird der implizite Kontrast zwischen der
unbewussten Schonheit der Altstadt, dem ,,rémischen Stadtbild®,
und dem Nervenleben der groBen Metropole Betlin, aus der
Simmel stammt, zu einem besonderen Gegensatz zu derselben
Form des Fihlens, er projiziert sich in die zeitlose Dimension eines
anthropologischen Attributs. Der Gegensatz und die Opposition,
die der Moderne einen mythischen Hintergrund gegeniiberstellen,
um deren Abweichungen aufzusptren, findet im Ursprungszustand
des Paradieses - wo Begehren und Befriedigung, Subjekt und
Objekt, noch nicht getrennt sind - die stilisierte Darstellung eines
Zustands, der tberall und in sehr unterschiedlichem Mal3e auftritt,
anstatt einer historisch bestimmten Epoche anzugehéren. Folglich
wird die Reflexion uber die Wesentlichkeit des Kontrasts fur die
Wahrnehmung der Neuzeit im Laufe der simmelschen
Ausfihrungen tber die Jugendstilzeitschrift ,Jugend auf
verschiedene Weise wieder aufgegriffen, bis sie schliefSlich
exemplarisch im Vergleich zwischen der antiken Dichtung,
personifiziert durch die Gottliche Komédie, und der Dichtung der
Moderne wieder auftaucht. Im Gegensatz zu Dantes Dichtung, die

31 Vgl. Georg Simmel, Row. Eine dsthetisohe Analyse (1898), Gesamtansgabe,
Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.5, Aufsirze und Abbandlungen 1894-1900, Heinz-
Jurgen Dahme et David Frisby (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1992, 301-
310.

32 Tbidem, 302.
33 Ibidem, 302-303.



30 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

es sich leisten konnte, die Schrecken der Holle sowie die Ekstasen
des Paradieses aneinanderzureihen, muss die moderne Dichtung
auf einen Wechsel von Licht und Schatten achten. Sehr
offensichtlich steht es uns auf der Grundlage einer historischen
Verschiebung nur zu, uns ausschlieSlich von den schnell
auftretenden Unterschieden zwischen ihnen anregen zu lassen.
Wenn wir sowohl die Hélle als auch den Himmel héren wollen,
miissen wir zwischen beiden hin- und herpendeln.”*

Allgemeiner ausgedriickt, die gefrorene Darstellung eines
Gegensatzes in einem Momentbild zeigt Ahnlichkeiten und
Unterschiede zur Zeitlosigkeit, die fir Kunstwerke spezifisch ist,
indem sie den zufilligen Augenblick, den Zufall, als solchen
genommen, der Zeitlosigkeit einer eidetischen Figur unterwirft,
ohne ihn seiner sinnlichen Dimension zu berauben. Beide,
Augenblick und Kunstwerk, setzen die Zeitlichkeit der Dinge in
einer einzigen Betrachtung sub specie acternitatis aus, und diese
Aussetzung greift eine der gro3en klassischen Vorstellungen von
Zeit auf, nimlich die eines Ewigen, das klar von unendlich
verlingerter Zeit unterschieden wird. In seinem Aufsatz tber
Bocklins  Landschaften erinnert uns Simmel daran: ,,Spinoza
verlangt von dem Philosophen, dal3 er die Dinge sub specie aeternitatis
betrachte. Das heil3t: rein nach ihrer inneren Notwendigkeit und
Bedeutsamkeit, losgebunden von der Zufilligkeit ihres Hier und
Jetzt“”® Bocklins Bilder wiederum witken so, als sihen wir den

3% Vgl. Geotg Simmel, Himmel und Hille (Momentbilder sub specie aeternitatis)
(1901), Gesamtausgabe, Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen,
Stellungnabmen, Unfrageannvorten, 1esebriefe, Diskussionsbeitriige 1889-1918, Anonyme
und  psendonyme  Vergffentlichungen  1888-1920, Klaus Christian Kohnke, unter
Mitarbeit von Cornelia Jaenichen und Erwin Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main,
Suhtkamp, 2005, 406-408.

3 Georg Simmel, Bicklins Landschaften (1895), Gesamtansgabe, Otthein
Rammstedt (Hg), Bd.5, Aufsitze und Abbandlungen 1894-1900, Heinz-Jirgen
Dahme und David P. Frisby (Hg,), Frankfurt am Main, Suhtkamp, 1992, 96-104,
hier 96-97.



ANDREA BORSARI | 31

Ubersetzten Inhalt in der Sphire dieser Zeitlosigkeit, ,,als ob der
reine, ideelle Gehalt der Dinge, gelost von jeder historischen
Augenblicklichkeit, jeder Beziehung auf ein Vorher und Nachher,
vor uns stinde“.® So betritt man eine Sphire der Ewigkeit, nicht
,im Sinne einer unermeflliche Dauer®, fir Simmel , nicht im
religiésen Sinne®, sondern ,.einfach das Aufhéren der zeitlichen
Beziehungen*: ,Alles ist wie in den Augenblicken des
Sommermittags, wo die Natur den Atem anhilt, wo der Lauf der
Zeit gerinnt®.”” In dieser Zeitlosigkeit werden wir weder von der

Vergangenheit noch von der Zukunft beriihrt.

Die Fotografie, der die Momentaufnahmen, Momentbilder oder
Snapshots einen Teil ihres Verfahrens schulden, steht im Gegensatz
zum Kunstwerk, wie Simmel in Rembrandt vorschligt, weil sie das
Kontinuum nicht erfassen kann, unfihig ist, die Zeit zu sammeln
und die Bewegung des individuellen Lebens einzudimmen, wie es
die Portrits des hollindischen Kiinstlers tun. Momentaufnahmen
sind daher nur in Analogie fotografisch, denn sie beschrinken sich
nicht auf den bloBen FEindruck der Verfremdung (mit einer
distanzierenden Wirkung, etwas, das fremd macht), sondern
nehmen ein Z4sthetisches Verfahren an, eine Form, die das
gewohnliche, alltigliche Leben versteht und auf Distanz hilt, und -
gleichzeitig - sich von Kunstwerken unterscheidet, weil sie eine
scheinbar beliebige Sicht einer fotografischen Aufnahme
unterzichen und dabei unvorhergesehene Bedeutungsreserven
offenbaren. In Schnappschiissen schlieSlich wird die maximale
Fliichtigkeit in thr Gegenteil verkehrt, die Verginglichkeit mit der
Ewigkeit verbunden, sodass sie durch den Kontrast, der eine
paradoxe Bewegung antreibt, in Stillstand gehalten wird, und sie
erzeugen sinnliche Konfigurationen, in denen Gesetz und Form,
Raum und Zeit, Theotie und Phidnomen, flir einen Moment
gemeinsam im Bild gezeigt werden. Das Verhiltnis von

36 Ibidem, 97.
37 Ibidem.



32 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

Verginglichkeit und Bestindigkeit wird von Simmel in seinen
Texten tiber Rom exemplarisch beschrieben, und sein Verhaltnis
zur Architektur wird hier weiter vertieft.

Im Bereich der architektonischen Konstruktion und der
raumlichen Anordnung von Gebiduden haben die Ausstellungen
wiederum einen klaren und spezifischen Stil, ein vollig neues
Verhiltnis zwischen dem, was vergianglich ist - das Vergingliche, die
Fliichtigkeit - und dem, was fest ist, die Bestindigkeit. Sie haben
einen genauen zeitlichen Index zwischen Stabilitit und
Verginglichkeit und verwandeln sie in ,,Schopfunglen] fir die
Verginglichkeit.”® Befreit vom Zwang der Festigkeit, kombiniert
die Vorstellungskraft des Architekten Schillers ,,Anmuth® und
L, Wirde“ in diesen Gebiuden:

,Eine ganz neue Proportion zwischen Festigkeit und
Verginglichkeit musste nicht nur in der verborgenen Structur,
sondern auch in dem 4sthetisch Beurtheilbaten herrschend werden.
[...] so formt hier der Reiz und Duft der Verginglichkeit einen
eigenen Stil, und, um so charakteristischer, aus einem Material, das
doch wieder auf nicht beschrinkte Dauer angelegt scheint. Und
wirklich ist es den Architekten unserer Ausstellung gelungen, dass
man diesen Gegensatz gegen das historische Ideal der Baukunst
nicht als Widersinn und Stillosigkeit, sondern nur als eine jener
Entwicklungen empfindet, in denen der letzterreichte Punkt erst an
dem Ausgangspunkt, wie an einem anders gefirbten Hintergrund,
die Betonung seines Sinnes erhilt und in dem er thn zu verneinen

scheint, dennoch in eine Reihe mit ihm gehort*.”

Der Eindruck von Zerbrechlichkeit entsteht erst, wenn das
Vergingliche den Anspruch auf Dauer und Widerstand erhebt. Im
Ausstellungsstil kénnen sich die Architekten von diesem Bedtrfnis
befreien und Anmut und Feierlichkeit auf eine ganz besondere

38 Vgl. Georg Simmel, Berliner Gewerbe-Ausstellung, 33-38, hier 36.
39 Ibidem, 35-306.



ANDREA BORSARI | 33

Weise mischen. Die bewusste Ablehnung des monumentalen Stils
findet hier eine neue, vollig positive Form. Wenn der Sinn jeder
Kunst darin besteht, die Ewigkeit der Formen in die
Verginglichkeit einzubauen und zu materialisieren, strebt die Kunst
des Bauens nach der Verwirklichung und dem Ausdruck des Ideals
der Dauer, die hier immanent gemacht wird.

8. Freiheit und Einsamkeit - Subjektive Kultur und objektive
Kultur

SchlieBilich sind die Formen des stidtischen Lebens mit der
Verflechtung von sozialen Beziehungen konnotiert - dem
Wachstum der Freiheit des Finzelnen und gleichzeitig seiner
Isolation und Einsamkeit - und dem Verlust traditioneller sozialer
Bindungen, die stindig einem Ungleichgewicht der subjektiven
Kultur zugunsten der objektiven oder objektivierten Kultur
ausgesetzt sind. Allgemeiner lasst sich die stadtische Lebensform als
Gegensatz zwischen physischen Grenzen und der Summe der
Handlungen verstehen, die diese Grenzen tiberschreiten.

Gegenseitige  Zurtckhaltung  und  Gleichgtltigkeit, —die
Voraussetzungen fiir das geistige Leben in den groflen Kreisen,
werden in ithrem Erfolg fiir die Unabhingigkeit des Einzelnen in der
grofleren Dichte der GroB3stadt stirker empfunden, weil kérperliche
Nihe und Enge gerade die geistige Distanz sichtbar machen. Es ist
offenbar nur die Kehrseite dieser Freiheit, wenn man sich unter
diesen Bedingungen nirgends so einsam und verlassen fithlt wie in
der Menschenmenge der Grofistadt, denn hier ist es keineswegs
notwendig, dass sich die Freiheit des Menschen in seinem
Gefiihlsleben in einem Bild des Wohlbefindens widerspiegelt.*
Dartiber hinaus beruht die stidtische Lebensform auf dem
Gegensatz zwischen physischen Grenzen und der Summe der
Handlungen, die tber diese Grenzen hinausgehen, sowie - in
zeitlicher Hinsicht - ihrer Unmittelbarkeit: Das bedeutsamste

40 Vgl. Georg Simmel, Die Grofistédte und das Geistesleben, 125-126.



34 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

Wesen der GroBstadt liegt in dieser funktionalen Gré3e jenseits
ithrer physischen Grenzen. Diese Wirksamkeit bt eine
Ruckwirkung aus und verleiht threm Leben Gewicht, Bedeutung
und Verantwortung. So wie ein Mensch nicht durch die Grenzen
seines Korpers oder des Kreises, den er unmittelbar mit seiner
Aktivitat fullt, definiert wird, sondern nur durch die Summe der
Handlungen, die sich von ihm aus in Zeit und Raum erstrecken, so
besteht auch eine Stadt in der Gesamtheit der Handlungen, die Gber
ithre Unmittelbarkeit hinausgehen. IThr Wesen driickt sich erst in
ihrem tatsichlichen Bereich von Handlung und Sinn aus."

Der tiefste Grund, warum die GroB3stadt die Tendenz zu einer
individuelleren persénlichen Existenz férdert - egal, ob immer zu
Recht und immer erfolgreich -, scheint der folgende zu sein. Die
Entwicklung der modernen Kultur ist gekennzeichnet durch die
Uberwindung des subjektiven Geistes durch das, was man den
objektiven Geist nennen kann, und durch das damit verbundene
Phinomen der zunehmenden Arbeitsteilung in allen Bereichen.
Das heil3t, in der Sprache wie im Recht, in der Produktionstechnik
wie in der Kunst, in der Wissenschaft wie in der hauslichen
Umgebung ist eine Summe von Geist oder Wissen und Kultur
verkorpert, deren tigliches Wachstum von der Entwicklung der
Subjekte nur sehr unvollstindig und mit einer sich stindig
vergroflernden Kluft verfolgt wird. Wenn wir die enorme Kultur
betrachten, die sich in den letzten hundert Jahren in Objekten und
Wissen, Institutionen und Komfort verkorpert hat, und ihr den
Fortschritt der individuellen Kultut in derselben Zeit - wenn auch
nur in den hochsten sozialen Positionen - gegentiberstellen, zeigt
sich eine erschreckende Diskrepanz im Wachstum zwischen den
beiden, und in vielen Punkten sogar eher ein Riickschritt der
individuellen Kultur in Bezug auf Spiritualitit, Feinfuhligkeit und
Idealismus, wie Simmel prognostizierte. Diese Diskrepanz ist im
Wesentlichen - so Simmel weiter - das Ergebnis der zunehmenden

4 Vgl. Ibidem, 127.



ANDREA BORSARI | 35

Arbeitsteilung: Denn diese verlangt vom Einzelnen eine immer
einseitigere Produktion, deren extremer Fortschritt oft seine
Gesamtpersonlichkeit hinter sich lasst. Auf jeden Fall ist das
Individuum immer weniger in der Lage, sich gegen die Ubermacht
der objektiven Kultur zu behaupten.

Es gentigt hier, darauf hinzuweisen, dass die GroBstidte an sich
der Schauplatz dieser Kultur sind, die alles Persénliche tbersteigt.
Die Gebiude und Bildungseinrichtungen, das Wunder und der
Komfort der raumbeherrschenden Technik, die Formen des
gesellschaftlichen Lebens und die sichtbaren Institutionen des
Staates stellen einen so wuchernden Reichtum eines kristallisierten
und unpersonlich gewordenen Geistes dar, dass die Personlichkeit
thm sozusagen nicht mehr gegentibertreten kann. Auf der einen
Seite wird ihr das Leben unendlich leicht gemacht: Aufforderungen,
Interessen und Mittel, ihre Zeit und ihr Bewusstsein zu
beschiftigen, bieten sich ihr von allen Seiten und tragen sie wie in
einem Strom, in dem man nicht einmal Bewegungen machen muss,
um zu schwimmen. Aber auf der anderen Seite besteht das Leben
dennoch immer mehr aus diesen unpersonlichen Inhalten und
Anforderungen, die die Farbung und den einmaligen Charakter der
spezifischen Personen verdringen wollen. Genau so muss man, um
diese sehr personliche Dimension zu bewahren, so viel
Einzigartigkeit und Unterschiedlichkeit wie méglich nach auflen
tragen. Man muss diese AuBerung tibertreiben, nur um sich Gehér
zu verschaffen, sogar vor sich selbst. Die Atrophie der individuellen
Kultur durch die Hypertrophie der objektiven Kultur ist - so
Simmel abschlieBend - ein Grund fiir den erbitterten Hass, den die
Prediger des ausdriicklichen Individualismus, allen voran Nietzsche,
gegen die Grofistidte nihren, aber das ist auch ein Grund, warum
sie in den Grofistidten so leidenschaftlich geliebt werden und
gerade dem Grofstadtbewohner als Boten und Retter seiner
eigenen unerfiillten Sehnsucht erscheinen.*

42 Vgl. Ibidem, 129-131.



36 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

9. Schlussfolgerung

Es gibt viele Aspekte des Verhiltnisses zwischen
Vergesellschaftung und der raumlichen Dimension des Hauses, der
Gebiaude und der Stadt, wie auch der baulichen Fixierung und der
Architektur als Drehpunkt der Wechselwirkungen, die Simmel in
seinen Texten Uber den Raum und die riumliche Ordnung der
Gesellschaft anspricht, auf die wir hier nicht niher eingehen
konnen, wie z.B. der Fall der Pyramide als Projektion der sozialen
Ordnung, die sie zum Ausdruck bringt, der Rationalismus des
stidtischen gegeniiber dem lindlichen Leben, der Ubergang von
Hiusern mit eigenem Namen zur abstrakten Nummerierung, oder
Strallen, die von krumm zu gerade werden, oder das Verhiltnis
zwischen geografischer Lage und Machtverhiltnissen (alle Wege
fiihren nach Rom), usw."

Zum Abschluss der hier vorgeschlagenen Uberlegungen, lisst
sich zusammenfassend sagen, dass in Simmels Werk die Idee der
Asthetik als wahrnehmend-sinnliche Beziehung zur Welt durch die
Entstehung neuer Formen der urbanen Erfahrung und als
Ausweitung der wurspriinglich fiir Kunstwerke konzipierten
Verfahren und Formen der Anziehung auf alle Lebensbereiche
stark wiederkehrt. Die Idee der Asthetik als wahrnehmend-sinnliche
Beziehung zur Welt ist also hier eins mit der Analyse des
architektonischen Feldes, wie wir es als Ergebnis einer Reihe von
Kontrasten verstanden haben, zwischen Natur und Kultur,
Hyperisthesie und Anisthesie, dsthetischem ,,Superadditum® und
Abstraktion, kiinstlerischem Willen und praktischer Funktionalitat,
Verbinden und Trennen, Verginglichkeit und Ewigkeit oder

43 Siche, auch fir die Bibliographie zum Thema der Beziehung zwischen
Architekturtheorie und  Soziologie, die Diskussion in Martina Low,
Architekturtheorie, in Jérn Bohr, Gerald Hartung, Heike Koenig, Tim-Florian
Steinbach (Hg,), Simmel-Handbuch. 1.eben — Werk — Wirkung, Betlin, Metzler,
2021, 495-497.



ANDREA BORSARI | 37

Hinfalligkeit und Festigkeit, Freiheit und Einsamkeit, subjektiver
Kultur und objektiver Kultur.

Aus der Beziehung zwischen Natur und Kultur geht zum einen
der mittlerweile unwiederbringliche Verlust der vollstindigen
Vereinbarkeit beider Elemente in der stidtischen Umwelt, in
Gebiduden und in der Landschaft hervor. Neben der unbewussten
Dimension unserer inneren Natur, an der Sigmund Freud in
denselben Jahren arbeitete, zeigt Simmel die dunkle Seite der Natur,
die mit der Modellierungsarbeit des Menschen unvereinbar ist, die
sich ihrer Gestaltung widersetzt und sich als wilde Natur offenbart,
die der Zivilisation zuvorkommt, sie umgibt und begrenzt.
Demselben dynamischen und prekiren Gleichgewichtspunkt
folgend, zeichnet selbst der Verlust der Nutzung und Funktionalitit
der Architektur in der Ruine ein Gleichnis, das bis zur Riickkehr in
das urspringliche ,Reich der Miutter” (Goethe) reicht, zur
endgtiltigen Ununterscheidbarkeit, die das Design der Gebdude in
den Materialien auflést, aus denen sie bestanden hatten.
Komplementir dazu kann ein Kontrast zwischen der Definition der
Landschaft und dem Zustand des Individuums in der Metropole
gezogen werden. Einerseits bemtiht sich die
Landschaftskonstitution, zumindest zeitweise einen abgrenzenden
Rahmen aus dem globalen Fluss der natiirlichen FElemente
herauszuschneiden und eine Bedeutungseinheit im
atmosphirischen Schwerpunkt der Stimmung zu identifizieren.
Andererseits  betrifft die Dialektik im  Stillstand  zwischen
Ubererregung und Gleichgiiltigkeit den Bewohner der GroBstadt
und formt die Bedeutung seiner tiglichen Erfahrung, die durch eine
stindig zunehmende Exposition gegeniiber den isthetischen
Faszinationen angeregt wird. Diese werden in der akustischen
Hoéhle der Metropole im Raum, im Sehvermdgen und in den
anderen Sinnen entfaltet.

Ausgehend von der Idee der Goetheschen Abstammung eines
asthetischen und anschaulichen Zugangs zur Erkenntnis, der auf
einer Haltung unseres empfindsamen Korpers —beruht,
insbesondere dank des Sehorgans, des Auges, kann man bei Simmel



38 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

von einer asthetischen und sozialen Morphologie sprechen. Im
Bereich der Architektur wird sie als Analyse der gleichzeitigen
Prisenz des Andersartigen, der vielfiltigen und kontrastreichen
Eindricke in der kontinuierlichen Diskrepanz zwischen der
Zunahme der dsthetischen Anziehung von Objekten und gebauten
Umgebungen und der zunehmenden Abstraktion sozialer
Beziehungen entsprechend der Vorherrschaft des Aquivalents des
universellen numerischen Werts produziert, der durch das Geld
bereitgestellt wird. In diesem Abstraktionsprozess kommt es auch
zur Privalenz der optischen Dimension gegeniiber anderen
korperlichen Dimensionen, wihrend die Neuformulierung der
sichtbaren Beziehung zwischen Innenraum und Welt, der
Insularitit des Kunstunternehmens und der Relationalitit der
praktischen Funktion in der Gestaltung von Alltagsgegenstinden
die deutlichste Manifestation der Prozesse der allgemeinen
Asthetisierung offenbart. So wie die menschlichen Leistungen und
die elementaren Formen, die die Dynamik unseres ILebens
beherrschen - Annidherung und Trennung -, in  den
Grundelementen der Stral3e, der Bricke, der Tur und des Hauses
tbertragen werden, in der Geste, ein Endliches zu umschreiben und
es fir die unbegrenzte Welt zu 6ffnen.

Was in Simmels Begriffen zur sinnlichen Darstellung eines
metaphysischen Elements wird, das nicht hinter den Phinomenen
steht, sondern - wieder Goethe folgend - eins mit den Phinomenen
selbst wird, gipfelt in der Beziehung zwischen Ewigkeit und
Verginglichkeit, wie sie sich in den Momentbildern als gefrorene
und eingefrorene Darstellung eines Kontrasts in der Versteinerung
der italienischen Stidte, insbesondere Roms, manifestiert. In ihr
zeigt der Wahrnehmungskontrast die Rekapitulation aller Zeiten in
der ewigen Stadt und gleichzeitig den Ausbruch der Moderne als
Larm, Verkehr und stindige Bewegung, und wie sich dies auch in
der Architektur der Verginglichkeit der Ausstellungen zeigt, die die
scheinbare Festigkeit der Materialien und den tatsichlichen
temporiren Charakter ihrer Zwecke abwechselnd in ein instabiles



ANDREA BORSARI | 39

Gleichgewicht bringt. Die weitreichenden Effekte, die die Stadt weit
tber ihre physischen Grenzen hinaus erzeugt, spiegeln sich in den
Lebensformen wider, die sie als Geflecht aus gro3erer Freiheit und
groflerer  Isolation hervorbringt: Die Stadt befreit von
konformistischen Gemeinschaftsbindungen, aber die
Menschenmenge, die sie bewohnt, besteht aus einsamen
Individuen.

Die Gesamtheit der so gezeichneten Gegensitze und die
Rekonstruktion eines mdglichen architektonischen Feldes nach
Simmel findet schlief3lich ihren Schwerpunkt in der Diagnose der
Vorherrschaft der objektivierten Kultur in den in jedem Mal3stab
gebauten Objekten gegentiber der Kultur, tiber die die Individuen
verfiigen, und in der wachsenden Zeitdifferenz zwischen beiden.
Erst heute ist es vielleicht moglich, die gigantischen Dimensionen,
die das von Simmel beschriebene Phinomen angenommen hat, in
threm ganzen Ausmal} zu ermessen, zum Beispiel in der
Ubertragung einer wachsenden Zahl menschlicher Vorrechte auf
Maschinen und Automatismen von Algorithmen.

SchlieBllich scheint es also, dass die Idee, die Kraftlinien eines
Spannungsfeldes zu zeichnen, anstatt ein systematisches Konstrukt,
ein System zu produzieren, ihre Wirksamkeit bewiesen hat, um - mit
Simmel - unsere Erfahrung mit der Stadt, der Architektur, den
Gebiduden und den gestalteten Objekten besser zu verstehen. Ein
bereits begonnenes Forschungsprojekt, das es wert ist, fortgesetzt
zu werden.

References

Blumenberg, H. (1989). Hiblenansginge, Frankfurt am Main,
Suhrkamp.

Borsari, A. (2020). Un champ architectural dans la pensée de Georg
Simmel?, in M. Antonioli, A. Borsari (Hg.), Georg Simmel et le
champ architectural. Sociabilité urbaine, paysage et esthétisation du
monde, Milan - Paris, Editions Mimésis, 13-40.



40 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

Borsari, A. (2020). Georg Simmel, Hans Blumenberg, and philosophical
anthropology, in G. Fitzi (Hg.), The Routledge International
Handbook of Simmel Studies, London - New York, Routledge,
122 —137.

Loéw, M. (2021). Architekturtheorie, in J. Bohr, G. Hartung, H.
Koenig, T.-F. Steinbach (Hg.), Simmel-Handbuch. 1eben —
Werk — Wirkung, Betlin, Metzler, 495-497.

Simmel, G. (1992 [1895]). Bicklins Landschaften, Gesamtansgabe, O.
Rammstedt (Hg.), Bd.5, Aufsitze und Abbandlungen 1894-1900,
H.-]. Dahme und D. P. Frisby (Hg.), Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 96-104.

Simmel, G. (1992 [1896]). Soziologische Aesthetik, O. Rammstedt
(Hg.), Bd.5, Aufsitze und Abbandiungen 1894-1900, H.-].
Dahme und D. P. Frisby (Hg.), Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 197-214.

Simmel, G. (1992 [1898]).  Rom. Eine dsthetische Analyse,
Gesamtansgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.5, Aufsitze wund
Abhandlungen 1894-1900, H.-]. Dahme und D. P. Frisby (Hg.),
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 301-310.

Simmel, G. (1993 [1900)). Florenz, Gesamtansgabe, O. Rammstedt
(Hg.), Bd.8, Aufsitze und Abbandiungen 1901-1908, A. Cavalli,
V. Krech (Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1993,
09-73.

Simmel, G. (1993 [1907]). Venedig (1907), Gesamtansgabe, O.
Rammstedt (Hg.), Bd.8, Aufsitze und Abbandlungen 1901-1908,
A. Cavalli, V. Krech (Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1993, 258-263.

Simmel, G. (1993 [1907]). Die Ruine. Ein dsthetischer 1 ersuch, O.
Rammstedt (Hg.), Bd.8, Aufsitze und Abbandlungen 1901-1908,
A. Cavalli, V. Krech (Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1993, 124-130.

Simmel, G. (1995 [1901]). Die dsthetische Bedeutung des Gesichts,
Gesamtansgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsitze wund



ANDREA BORSARI | 41

Abbandiungen 1901-1908, R. Kramme, A. Rammstedt, O.
Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 36-
42,

Simmel, G. (1995 [1903]). Die Grofistidte und das Geistesleben,
Gesamtansgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsitze und
Abbandiungen 1901-1908, R. Kramme, A. Rammstedt, O.
Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 116-
131.

Simmel, G. (1995 [1905]). Der Henkel. Ein dsthetischer 1 ersuch
Gesamtansgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsitze wund
Abbandiungen 1901-1908, R. Kramme, A. Rammstedt, O.
Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 345-
350.

Simmel, G. (2001 [1909]). Briicke wund Tiir, Gesamtansgabe, O.
Rammstedt (Hg.), Bd.12, Aufsitze und Abbandlungen 1909-
1918, K. Latzel (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
55-61.

Simmel, G. (2001 [1913]). Philosophie der Landschaft, Gesamtausgabe,
O. Rammstedt (Hg.), Bd.12, Aufsitze und Abbandiungen 1909-
1918, K. Latzel (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp,
471-482.

Simmel, G. (2005 [1890]). Uber Kunstansstellungen, Gesamtansgabe,
O. Rammstedt (Hg.), Bd.17, Misgellen, Glossen, Stellungnabmen,
Umfrageantworten, — Lesebriefe, ~ Diskussionsbeitrage  1889-1918,
Anonyme und pseudonyme 1V eriffentlichungen 1888-1920, K. Ch.
Kohnke, unter Mitarbeit von C. Jaenichen und E. Schullerus
(Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 242-250.

Simmel, G. (2005 [1899]). Gegensarz (Momentbilder sub specie
acternitatis), Gesamtansgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.17,
Miszellen, Glossen, Stellungnabmen, Umifrageantworten, Lesebriefe,
Diskussionsbeitrage  1889-1918,  Anonyme — und  pseudonyme
Vergffentlichungen 1888-1920, K. Ch. Kohnke, unter Mitarbeit
von C. Jaenichen und E. Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 381.



42 | GEORG SIMMEL UND DIE ASTHETISCHE THEORIE DER
ARCHITEKTUR

Simmel, G. (2005 [1901]). Himmel und Hille (Momentbilder sub
specie aeternitatis), Gesamtansgabe, O. Rammstedt (Hg.),
Bd.17, Miszellen, Glossen, Stellungnabmen, Umifrageantworten,
Lesebriefe, Diskussionsbeitrage 1889-1918, Anonyme und pseudonyme
Vergffentlichungen 1888-1920, K. Ch. Kohnke, unter Mitarbeit
von C. Jaenichen und E. Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 406-408.

Simmel, G. (2005 [1896]). Berliner  Gewerbeausstellung,
Gesamtansgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen,
Stellungnabmen, Umfrageantworten, Lesebriefe, Diskussionsbeitrége
1889-1918, Anonyme und psendonyme 1 eriffentlichungen 1888-
71920, K. Ch. Kéhnke, unter Mitarbeit von C. Jaenichen und
E. Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 33-38.



