
 
 
 
 

Simmel Studies Vol. 28, Num. 1/24, pp. 09-42 

ANDREA BORSARI 

Georg Simmel und die Ästhetische Theorie der Architektur 

Abstract. The article is dedicated to the reconstruction and recapitulation of Georg 
Simmel's relationship to architecture and to the aesthetics of the field of architecture.  To 
this aim, a number of texts have been identified and discussed in Simmel's production 
that describe the urban dimension, as dimension of the city and of architecture as a 
modality of the construction of buildings, objects and places to inhabit the world and thus 
give it a certain configuration. From this discussion derives the plural field of oppositions 
in relation to the urban-architectural dimension, according to a view of Simmelian 
thought based on a kind of law of contrast, which can be exemplified in the following set 
of “oppositional pairs” found in Simmel's work: nature and culture (§ 2), hyperaesthesia 
and anaesthesia (§ 3), aesthetic “superadditum” and abstraction (§ 4), artistic will and 
practical functionality (§ 5), connecting and separating (§ 6), transience and eternity or, 
in architectural terms, temporary and solidity (§ 7), freedom and solitude - subjective 
culture and objective culture (§ 8). The paper proposes an attempt to trace this series of 
contrasts and to conclude with an initial assessment of the path traveled and some 
reflections on a possible convergence between aesthetic and social morphology (§ 9).  

1. Einleitung 

Dieser Beitrag ist der Rekonstruktion und Rekapitulation von 
Georg Simmels Beziehung zur Architektur und zur Ästhetik des 
Feldes der Architektur gewidmet.1 Um Simmels Beziehung zur 

 
1 Die Rekonstruktion der verschiedenen Interaktionen von Figuren und 

Begriffen in Simmels Werk, die im Bereich der Architektur aus einer ästhetischen 
Perspektive konvergieren, verfügt noch nicht über eine Literatur, die sie in ihrer 
Gesamtheit beschreibt. Für eine erste Annäherung verweise ich auf die in meinem 



10 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
Architektur besser zu verstehen, muss ein Korpus von Texten und 
Themen rekonstruiert werden. Das heißt, es ist notwendig, eine 
Reihe von Texten in Simmels Produktion zu identifizieren und zu 
diskutieren, die sich auf Begriffe beziehen, die in einem Verhältnis 
von Kontrast, Homologie und Spannung stehen. Schriften, die die 
urbane Dimension beschreiben, Dimension der Stadt, der 
Architektur als Modalität der Konstruktion von Gebäuden, 
Objekten und Orten, um die Welt zu bewohnen und ihr damit eine 
bestimmte Konfiguration zu verleihen, und der Formen des 
sozialen Lebens, die sich in ihrem Bereich entfalten.  

Es soll untersucht werden, inwieweit Simmels Denken relevant 
sein kann für die Disziplinen, die sich um die Architektur drehen, 
Stadtplanung, Design, und die philosophische, ästhetische und 
soziale Reflexion, die sich mit diesem Bereich befasst. 

Wollte man jedoch eine explizite Synthese ziehen, eine Art 
systematische Theorie, so wäre das Ergebnis sicherlich nicht 
erfolgreich. Wenn wir stattdessen vorschlagen, ein Feld von 
Gegensatzpaaren von Begriffen zu rekonstruieren und zu 
umfassen, die in ihrem Nebeneinander ein artikuliertes Interesse 
und eine Reihe von pluralen Spannungen definieren, dann kann die 
Suche offenbleiben. 

Es handelt sich um das plurale Feld der Oppositionen in Bezug 
auf die städtebaulich-architektonische Dimension, in 
Übereinstimmung mit einer Vision von Simmels Denken, die auf 
einer Art Gesetz des Gegensatzes beruht, die sich in seinem Werk 

 
Artikel angegebene Bibliographie (die auch eine breitere Diskussion der in diesem 
Beitrag aufgegriffenen Themen enthält): Un champ architectural dans la pensée de Georg 
Simmel?, in Manola Antonioli, Andrea Borsari (Hg.), Georg Simmel et le champ 
architectural. Sociabilité urbaine, paysage et esthétisation du monde, Milan - Paris, Editions 
Mimésis, 2020, 13-40. Im weiteren Verlauf dieses Artikels werden jeweils die 
Begriffe „Architektur“ und „Feld der Architektur“ verwendet, um sich auf ein 
breiteres Spektrum von Phänomenen zu beziehen, das über die reine 
architektonische Konstruktion hinausgeht, d. h. auf die urbane Dimension und 
die städtebaulich-architektonische Dimension als Ganzes. 



ANDREA BORSARI | 11 
 

aus den folgenden „oppositionellen Paaren“ herleiten lassen: Natur 
und Kultur (§ 2), Hyperästhesie und Anästhesie (§ 3), ästhetisches 
„Superadditum“ und Abstraktion (§ 4), Kunstwille und praktische 
Funktionalität (§ 5), Verbinden und Trennen (§ 6), Vergänglichkeit 
und Ewigkeit oder, architektonisch ausgedrückt, 
Übergangscharakter und Festigkeit (§ 7), Freiheit und Einsamkeit - 
subjektive Kultur und objektive Kultur (§ 8). Im folgenden Text 
wird der Versuch unternommen, diese Reihe von Gegensätzen 
nachzuzeichnen und mit einer ersten Bewertung des zurückgelegten 
Weges und einigen Überlegungen zu einer möglichen Konvergenz 
zwischen ästhetischer und sozialer Morphologie zu schließen, in der 
auch Goethe, Namensgeber des morphologischen Denkens, eine 
wichtige Rolle spielt (§ 9). 

2.  Natur und Kultur 

Die Gegenüberstellung von Natur und Geist wird entscheidend, 
um die Besonderheit der historischen italienischen Städte 
(insbesondere von Florenz) oder die Dynamik, die die Ruine als 
Rückkehr des Materials zu seinem Ursprung in der 
Ununterscheidbarkeit hervorbringt, oder die Landschaft als 
Konstruktion, ausgehend von dem Subjekt, das sie wahrnimmt. Es 
handelt sich oft um sehr bekannte und studierte Texte, von denen 
ich nur die wichtigsten Indikatoren hervorheben möchte, die sie mit 
unserem Diskurs verbinden. 

Der erste Text über dieses Thema und diesen Kontrast ist Florenz 
(1906), die Stadt, die für die Versöhnung, zwischen Natur und Geist 
steht und das Gefühl verkörpert, dass ein solcher Gegensatz 
vernichtet werden würde. Während der Renaissance wurde diese 
Stadt zu dem Ort, an dem sich die Natur vollständig in Geist 
verwandelt hat, und überall scheint die Krönung des Geistes 
zuzunehmen. Wir haben hier den Gesamteindruck einer Stadt, die 
einem Kunstwerk gleicht. Die Grenzen von Florenz werden so zu 
den Grenzen der Kunst (der Kultur, des Geistes), und sie schließt 
den Kern des Daseins in seiner tiefen Wärme aus, die wir 



12 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
stattdessen im deutschen Wald, dem wilden Meer des Nordens und 
den Alpen finden. Man kann feststellen, dass die Idee einer wilden 
Natur, die nicht mit dem Geist versöhnt werden kann, sich auch auf 
die Anerkennung von etwas in der Natur in uns, in unserer inneren 
Natur, zu beziehen scheint, das nicht unter eine höhere kulturelle 
und geistige Synthese subsumiert werden kann.2  

All dies wird für Venedig (1907) nicht mehr möglich sein, wo die 
Spaltung nun vollständig ist. Simmels Darstellung von Venedig 
führt das Schlüsselelement der Spaltung ein, um die städtebauliche 
Konfiguration der Stadt zu lesen. Spaltung als Trennung zwischen 
Fassade und Körper des Gebäudes, aber auch zwischen Gesicht 
und Maske im Karneval, Spaltung als Ambivalenz städtischer 
Räume, die zwischen Innen und Außen oszillieren, wie „campo“ 
und „campiello“ als Platz und zugleich Zimmer des Hauses oder 
„calle“ als Straße und Innenkorridor usw. Dies sind alles 
Beobachtungen, die stillschweigend - als Vorläufer - an die von 
Walter Benjamin und Asia Lacis über Neapel und seine 
Durchdringung von öffentlichen und privaten Räumen unter dem 
Banner der Theatralität anzuknüpfen scheinen, auch wenn es in 
Simmels Venedig eher um die Verkörperung einer Rolle geht als um 
die Zurschaustellung von Gesten und die Inszenierung des eigenen 
Lebens, wie es in Neapel der Fall ist.3 

Ein weiterer Text, der sich auf dasselbe Natur-Geist-Thema 
bezieht, ist Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch (1907). Die Architektur 
jedoch nutzt und verteilt die Schwere, wie es auch bei Schopenhauer 
schon der Fall war, und die Tragfähigkeit des Materials nach einem 
Plan, der nur in der Seele möglich ist, aber in ihr interagiert das 

 
2 Vgl. Georg Simmel, Florenz (1906), Gesamtausgabe, Otthein Rammstedt (Hg.), 

Bd.8, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, Alessandro Cavalli, Volkhard Krech 
(Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1993, 69-73. 

3 Vgl. Georg Simmel, Venedig (1907), Gesamtausgabe, Otthein Rammstedt (Hg.), 
Bd.8, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, Alessandro Cavalli, Volkhard Krech 
(Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1993, 258-263. 



ANDREA BORSARI | 13 
 

Material mit seinem unmittelbaren Wesen; sozusagen führt sie 
diesen Plan mit ihren eigenen Kräften aus. Laut Simmel ist dies der 
erhabenste Sieg des Geistes über die Natur - als ob man einen 
Menschen so lenken könnte, dass sein Wille nicht durch sein 
eigenes Wollen, sondern durch ihn selbst verwirklicht wird. Dieses 
Ergebnis wird durch den Prozess des Verfalls, des Vergehens in 
Frage gestellt: „Diese einzigartige Balance zwischen der 
mechanischen, lastenden, dem Druck passiv widerstehenden 
Materie und der formenden, aufwärts drängenden  Geistigkeit 
zerbricht aber in dem Augenblick, in dem das Gebäude verfällt“.4 
Denn das bedeutet nichts anderes als die Tatsache, dass rein 
natürliche Kräfte beginnen, das Werk des Menschen zu 
beherrschen: Die Gleichung zwischen Natur und Geist, die das 
Gebäude repräsentiert, verschiebt sich zugunsten der Natur. Diese 
Verschiebung deutet auf eine kosmische Tragödie hin, die alle 
Ruinen in den Schatten der Melancholie stellt, denn nun erscheint 
der Verfall als die Rache der Natur für die Vergewaltigung, die der 
Geist ihr zugefügt hat, indem er sie nach seinem Bild umgestaltete. 
Der gesamte historische Prozess der Menschheit ist eine allmähliche 
Beherrschung der Natur durch den Geist. Aber solange das Werk 
in seiner Vollkommenheit besteht, stimmen die Notwendigkeiten 
der Materie mit der Freiheit des Geistes überein, und die Vitalität 
des Geistes drückt sich vollständig nur in den Kräften aus, die sie 
überwältigen und stützen. In dem Moment, in dem der Zerfall des 
Gebäudes die Einheit der Form zerstört, lösen sich die Teile wieder 
und offenbaren ihren ursprünglichen Konflikt, der die Welt 
übersteigt: als wäre die künstlerische Gestaltung nur ein 
gewaltsamer Akt des Geistes gewesen, dem sich der Stein nur 
widerwillig unterwarf. Nun legt er dieses Joch allmählich ab und die 
Natur kehrt zu einer von ihren Kräften unabhängigen Legalität 

 
4 Georg Simmel, Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch (1907), Gesamtausgabe, Otthein 

Rammstedt (Hg.), Bd.8, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, Alessandro Cavalli, 
Volkhard Krech (Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1993, 124-130, hier 
124. 



14 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
zurück. Vom ästhetischen Standpunkt aus fordern wir, dass sich die 
entgegengesetzten Kräfte des Daseins ausgleichen, dass der Kampf 
zwischen oben und unten zum Stillstand kommt; doch gegen diese 
Form, die allein eine Intuition verleiht, wehrt sich der moralisch-
affektive Prozess mit seinen unaufhörlichen Höhen und Tiefen, 
seiner ständigen Verschiebung der Grenzen, mit der Macht der 
Kräfte, die sich darin bekämpfen. Der ästhetische Wert der Ruine 
vereint das Ungleichgewicht, das ewige Werden des Geistes (oder 
des Lebens), der mit sich selbst kämpft, mit der formalen 
Zufriedenheit, der festen Begrenzung des Kunstwerks. Als Ort der 
Vergangenheit des Lebens sind Ruinen die gegenwärtige Form 
eines vergangenen Lebens.  So lösen Zweck und Zufall, Natur und 
Geist, Vergangenheit und Gegenwart die Spannung ihrer 
Gegensätze auf oder, besser gesagt, sie bewahren diese 
Spannungen. 

Der vierte Text über diese Beziehung ist die Philosophie der 

Landschaft (1913). Der Weg führt uns durch die freie Natur, und wir 
nehmen mit den unterschiedlichsten Graden der Aufmerksamkeit 
Bäume und Wasser, Felder, Hügel und Häuser und all die tausend 
Veränderungen der Wolken wahr; wir sind noch nicht davon 
überzeugt, dass wir eine „Landschaft“ sehen. Eine Landschaft ist 
auch noch nicht gegeben, wenn sich Dinge aller Art nebeneinander 
auf einem Feld ausbreiten und sofort zusammen gesehen werden. 
Unter Natur verstehen wir die unendliche Verbindung der Dinge, 
die ununterbrochene Entstehung und Zerstörung von Formen, die 
fluktuierende Einheit dessen, was geschieht, die sich in der 
Kontinuität der zeitlichen und räumlichen Existenz ausdrückt. Es 
ist eine „grenzstrichlose[n] Einheit, [die] nur als Welle jenes 
Gesamtstromes, «Natur» sein kann“.5 

 
5 Georg Simmel, Philosophie der Landschaft (1913), Gesamtausgabe, Otthein 

Rammstedt (Hg.), Bd.12, Aufsätze und Abhandlungen 1909-1918, Klaus Latzel (Hg.), 
Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001, 471-482, hier 472.  



ANDREA BORSARI | 15 
 
Anhand von Simmels Gedanken können wir sehen, wie seine 

Beobachtungen zu Landschaft und Porträt zusammenlaufen, um 
ihr Unterscheidungsmerkmal in der Fähigkeit zu einer Sinneinheit 
des Ganzen zu erkennen. Denn wenn wir in seiner 
Landschaftsphilosophie über den geistigen Akt berichten müssen, 
mit dem der Mensch eine Übersicht über die Phänomene bildet, 
verwendet die Kategorie „Landschaft“ das wesentliche Element der 
„Abgrenzung“, „das Befaßtsein in einem momentanen oder 
dauernden Gesichtskreis“, in dem die einzelnen Elemente der 
natürlichen Ordnung in ein „vielleicht optisches, vielleicht 
ästhetisches, vielleicht stimmungsmäßiges Für-sich-sein“ 
übergehen, die ein Stück Natur zu einer spezifischen Einheit, einer 
Einzigartigkeit macht.6 In ähnlicher Weise wird bei der Betonung 
der Fähigkeit des Porträts, „die Einheit eines Gesichts“ zu bilden, 
bemerkt, dass die gleichmäßige Verteilung der Lebendigkeit der 
Pinselstriche, das Gefühl ihrer Zusammenarbeit, ihre 
Konditionierung, die Tatsache offenbart oder erzeugt wird, dass 
ihre Vereinigung die Seele ausdrückt, für die ein bestimmter Grad 
der Organisation erreicht ist. Die wechselseitige Bestimmung der 
formalen Elemente, die gemeinsamen Merkmale des Ortes, zeigen, 
wie das Auge „die feinste rein formale Leistung in dem Deuten der 
bloßen Erscheinung [vollbringt], das von keinem Zurückgehen auf 
die unanschauliche Geistigkeit hinter der Erscheinung wissen darf“.7 
Simmel hatte die seltsame affektive Einheit, aus der das Gesicht 
besteht, perfekt beleuchtet, denn „innerhalb des menschlichen 
Körpers besitzt das Gesicht das äußerste Maß dieser inneren 
Einheit“, und „um diese nun ästhetisch wirksam und genießbar zu 
machen“, ist die Tatsache zu berücksichtigen, dass „der räumliche 

 
6 Ibidem. 
7 Georg Simmel, Die ästhetische Bedeutung des Gesichts (1901), Gesamtausgabe, 

Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, Rüdiger 
Kramme, Angela Rammstedt, Otthein Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am 
Main, Suhrkamp, 1995, 36-42, hier 42. 



16 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
Zusammenhang der Elemente des Gesichts nur in sehr engen 
Grenzen verschiebbar ist“.8 

3. Hyperästhesie und Anästhesie 

Das Verhältnis zwischen Hyperästhesie und Anästhesie 
kennzeichnet die Erfahrung des Großstadtbewohners ebenso wie 
die Fruchtbarkeitsform des Kunstwerks in seinem Massezustand 
und die Modalität der Annäherung an die Dinge in den Orten der 
Ware. Wie in dem Text über Die Großstädte und das Geistesleben (1903) 
angedeutet, findet sich die physiologische Quelle der Blasiertheit in 
der Oszillation dieser beiden Zustände, der Reizüberflutung und der 
Erstickung der Reaktionsfähigkeit, ohne dass dies einen Verlust des 
Empfindungsvermögens bedeutet.9 

Gleichzeitig ist die Fruchtbarkeitsform des Kunstwerks in 
seinem Massezustand und die Art und Weise, wie man sich den 
Dingen in den Warenhäusern nähert, sehr ähnlich oder gleich. Das 
Problem hatte eine früh definierte Form in dem Text Über 

Kunstausstellungen von 1890 angenommen, in dem der „wunderliche 
Gegensatz im Geistesleben“, der Kontrast zwischen 
„Hyperästhesie“ und „Anästhesie“, diskutiert wurde: „Immer feiner 
und nervöser die Empfänglichkeit des modernen Menschen, immer 
zarter sein Empfinden, sodaß er statt kräftiger Farben und ihrer 
Gegensätze nur noch blasse, halb verwelkte Tinten vertragen mag, 
daß die Lebhaftigkeit der Farben ihn verletzt, wie moderne Aeltern 
nicht mehr den gesunden Lärm ihrer Kinder ertragen können“.10 Je 

 
8 Ibidem, 36, 37-38. 

9 Vgl. Georg Simmel, Die Großstädte und das Geistesleben (1903), Gesamtausgabe, 
Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, Rüdiger 
Kramme, Angela Rammstedt, Otthein Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am 
Main, Suhrkamp, 1995, 116-131. 

10 Georg Simmel, Über Kunstausstellungen (1890), Gesamtausgabe, Otthein 
Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, Umfrageantworten, 
Lesebriefe, Diskussionsbeiträge1889-1918, Anonyme und pseudonyme Veröffentlichungen 



ANDREA BORSARI | 17 
 

intensiver also die Nuancen der Gefühle und ihr Ausdruck sind - 
bis zu dem Punkt, an dem sie „auf der Nadelspitze“ zu stehen 
scheinen - „immer leichter verletzt uns das leiseste Herausfallen aus 
dem Stile, die geringste Taktlosigkeit, immer schärfer lernen wir 
unterscheiden, was ungeübtere Augen und rothbäckigere 
Empfindungsweisen noch als einheitlich und zusammenpassend 
ansahen“.11 Und doch führt dies letztlich nur zum „Bedürfniß der 
größten Aufregungen, die Unzufriedenheit mit den kleinen 
Anregungen und Freuden des Tages, das Ungenügen an der Idylle“, 
sodass die Natur in der Lage ist, uns noch mehr zu befriedigen als 
„an der Nordsee oder in den höchsten Höhen der Alpen“.12 In der 
Ausstellung speziell durch das gleichzeitige Vorhandensein von 
Unterschiedlichem hervorgerufen, die Mischung und die 
Empfindungen durch die Gegenüberstellung, die durch dieses 
„Nebeneinanderstehen mannichfaltigster Kunstwerke“ erzeugt 
wird, bringt das Phänomen von Anfang an die „Vielfalt der 
Großstadt“ mit der Vielfalt der Ausstellungsorte und des 
gesellschaftlichen Lebens in Verbindung. Sie sind vereint durch das 
Bemühen, die komplexe Gesamtheit der Kontraste der Welt 
einzudämmen und sich an einem Ort der Emotionen, Interessen 
und Freuden so weit wie möglich einzuschleichen, von denen 
Kunstausstellungen symbolisch der Versuch sind, das Ganze 
zusammenzufassen und mit begrenzter Reichweite zu kombinieren 
und zu reduzieren.13 

Nachdem - mit Soziologische Aesthetik (1896) - das theoretische 
Kriterium der „Distanz“, der Parameter der „Tendenz zur 
Distanzvergrößerung“ im Zusammenhang mit der Geldwirtschaft, 
als zentral etabliert wurde, zeigt derselbe Kontext der Analyse die 

 
1888-1920, Klaus Christian Köhnke, unter Mitarbeit von Cornelia Jaenichen und 
Erwin Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2005, 242-250, hier 245-
46. 

11 Ibidem, 246. 
12 Ibidem. 

13 Ibidem. 



18 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
„zwischen Hypersensibilität und Unempfindlichkeit schwankenden 
Nerven“.14 In demselben Beitrag wird beschrieben, dass nur „die 
abgeklärteste Form und die derbste Nähe“ den Menschen in die 
Lage versetzen, sich von der Welt zu distanzieren, als die einzige 
Weise in der „die allerzartesten und die allergröbsten Reize neue 
Anregung bringen“.15 Mit dieser Definition wird es für Simmel 
möglich, seine Wirkung in der Berührungsangst als Angst in 
Berührung zu kommen, mit Dingen, aber auch schon klar mit 
Menschen, und im negativen Geschmack als Abneigung gegen die 
meisten angebotenen Reize und als entschiedenen Ausschluss des 
Unangenehmen zu identifizieren.  

4. Ästhetisches „Superadditum“ und Abstraktion  

Der Prozess der Anziehungen, die mit äußeren Formen, 
räumlicher Anordnung und der Annahme eines ästhetischen 
Superadditums verbunden sind, kennzeichnet die Ästhetisierung 
der Welt und geht Hand in Hand mit der zunehmenden 
Abstraktion und Intellektualisierung, die durch die Geldwirtschaft 
und die Finanzialisierung hervorgerufen werden. Das heißt, wir 
haben es mit einer eigentümlichen Steigerungsform der ästhetischen 
Attraktivität als sinnliche Anziehungskraft zu tun und gleichzeitig 
mit dem exponentiellen Entzug der qualitativen und sinnlichen 
Konsistenz als Reduktion auf abstrakt-quantitative Merkmale, die 
durch berechenbare numerische Größen ausgedrückt werden 
können. Wie Simmel in seiner Berliner Gewerbeaustellung (1896) 
schreibt, muss man, um das „Interesse“ am Kauf zu fördern und zu 
stimulieren, durch „den äußeren Reiz und die Anziehungskraft der 
Gegenstände“ wirken, indem man auch an der Art und Weise 

 
14 Georg Simmel, Soziologische Aesthetik (1896), Gesamtausgabe, Otthein 

Rammstedt (Hg.), Bd.5, Aufsätze und Abhandlungen 1894-1900, Heinz-Jürgen 
Dahme und David P. Frisby (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1992, 197-214, 
hier 213-214. 

15 Ibidem, 214. 



ANDREA BORSARI | 19 
 

arbeitet, wie sie erscheinen, an ihrer Beschaffenheit. Gemäß der 
Ökonomie des Superadditums, die Simmel dann in Bezug auf Geld 
als Vorteil verdeutlicht, bei dem die Reichen Vorteile genießen, die 
über den Genuss dessen, was konkret ihr eigenes Geld beschaffen 
kann, hinausgehen, wird in der Ausstellung in höchstem Maße eine 
Tendenz offenbart, zusätzliche ästhetische Qualitäten in die Dinge 
einzubauen. Es handelt sich um einen echten Wendepunkt in der 
idealen Schönheit: „Die Ausstellung, in der überhaupt, ihrer 
Betonung des Vergnügens zufolge, eine neue principielle Synthese 
zwischen dem äußerlichen Reiz und der sachlichen 
Zweckmäßigkeit der Dinge gesucht wird, stellt die äußerste 
Steigerung dieses ästhetischen Superadditums dar“.16 Hier geht es 
darum, eine „Schaufenster-Qualität der Dinge“ (wie viele 
Qualitäten sie besitzen, die in einem Schaufenster ausgestellt werden 
können) zu steigern. Das heißt, die, sozusagen, „Exponierbarkeit“ 
der Dinge und ihre Anordnung nach neuen ästhetischen Kriterien 
zu verbessern, was den Einsatz von Helligkeit und Transparenz 
entsprechend den Anforderungen der Reklame und der Werbung 
beinhaltet. Das Bemühen, die Dinge ins Licht zu rücken, geht also 
über in den Versuch, ihnen durch die Anordnung ihres 
Zusammenseins eine neue ästhetische Bedeutung zu verleihen, wie 
es eben in der Werbung geschehen ist, wo man von der einfachen 
Reklame zur Plakatkunst übergegangen ist.  

Mit der Ausstellung hat Simmel also jene Prävalenz der 
optischen Dimension und der visuellen Wahrnehmung gefunden, 
die seine berühmte Analyse des modernen Lebens als Soziologie der 
Sinne und als Rekonstruktion der Autonomisierung des 
Nervenlebens und der Intellektualisierung im Verhältnis zwischen 
Großstadt und Geistesleben kennzeichnen wird. Die Großstadt, als 

 
16 Georg Simmel, Berliner Gewerbeausstellung (1896), Gesamtausgabe, Otthein 

Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, Umfrageantworten, 
Lesebriefe, Diskussionsbeiträge 1889-1918, Anonyme und pseudonyme Veröffentlichungen 
1888-1920, Klaus Christian Köhnke, unter Mitarbeit von Cornelia Jaenichen und 
Erwin Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2005, 33-38, hier 37. 



20 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
deren Erweiterung, Verdichtung und Intensivierung auch die 
Berliner Ausstellung angesehen wird, wird ein spezifisches 
metropolitanes Sensorium bilden und in dieser Perspektive 
tatsächlich den Platz repräsentieren, wo das Sehen das Hören 
überwiegt. Der moderne Verkehr, was den Teil der sinnlichen 
Beziehungen zwischen Mensch und Mensch betrifft, vertraut diese 
zunehmend dem einfachen Sehsinn an und verwandelt die Stadt in 
eine Art „akustische Höhle“.17  

Man kann auch allgemeiner behaupten, dass wir es hier mit der 
Ausweitung der Ästhetisierung auf die ganze Welt zu tun haben, die 
wiederum in direktem Maße mit den Abstraktionsprozessen der 
Geldwirtschaft einhergeht, daß heißt, die Ausweitung und 
Übertragung aller von Kunstwerken entfalteten Formen der 
sinnlichen Anziehung auf den gesamten Kontext des täglichen 
Lebens, die Stadt, das Haus, die Straße, die Werbung, die Mode, die 
entworfenen Gebrauchsgegenstände usw. Ein Prozess, der in 
Simmel seinen vielleicht klarsten und frühesten Interpreten 
gefunden hat, wie hier auch im Detail an der Übertragung derselben 
Kategorien von der Analyse von Kunstwerken auf die Analyse von 
städtischen Phänomenen und der modernen Gesellschaft zu sehen 
ist. 

5. Kunstwille und praktische Funktionalität  

Das entworfene Objekt und der zu verwendende Gegenstand, 
wie in dem berühmten Fall des „Henkels“, zeigen eine Spannung 
zwischen künstlerischem Willen und praktischer Funktionalität. 
Hier wird die Vase, anders als das Bild und die Statue, nicht im 

 
17 Vgl. Hans Blumenberg, Höhlenausgänge, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1989, 

76-81. Zur Bedeutung von Simmel und seiner möglichen philosophischen 
Anthropologie für Blumenbergs Denken vgl. Andrea Borsari, Georg Simmel, Hans 
Blumenberg, and philosophical anthropology, in: Gregor Fitzi (Hg.), The Routledge 
International Handbook of Simmel Studies, London - New York, Routledge, 2020, 122 
– 137. 



ANDREA BORSARI | 21 
 

Hinblick auf eine insulare Unantastbarkeit gedacht: Sie muss einen 
Zweck erfüllen, wenn auch nur symbolisch. Da die Vase auch 
manipuliert und in praktische Lebensbewegungen eingebunden 
wird, befindet sie sich gleichzeitig in beiden Welten: „[…] ist die 
Vase ein Stück Wirklichkeit, während ihre Kunstform eine rein 
abgelöste, in sich ruhende Existenz führt, für die ihre materielle 
Wirklichkeit der bloße Träger ist“.18  Diese Doppelstellung der 
Vase, die am deutlichsten in ihrem Griff zum Ausdruck kommt, ist 
eben der Henkel. Er ist der Teil, mit dem die Vase gegriffen, 
angehoben und geneigt wird; durch ihn bricht sie sichtbar in die 
Welt der Wirklichkeit ein, in die Welt jener Beziehungen zur 
Außenwelt, die für die Kunst als solche nicht existieren. Es ist 
jedoch nicht nur der Körper der Vase, der den Bedürfnissen der 
Kunst entsprechen muss: Die Henkel wären somit einfache Griffe. 
Diese Henkel, indem sie die Vase mit einer Existenz verbinden, die 
jenseits der Kunst liegt, werden gleichzeitig in der Form der Kunst 
verstanden. Sie müssen als reine Formen gerechtfertigt werden, in 
voller Gleichgültigkeit gegenüber ihrem praktischen Zweck, da sie 
zusammen mit dem Körper der Vase eine einzigartige ästhetische 
Vision bilden. Für diese doppelte Bedeutung und für die Art und 
Weise, wie der Henkel sich in seinem charakteristischen Beweis 
präsentiert, wird er zu einem der Probleme der Ästhetik mit 
Reflexionsbedarf, „einem der nachdenklichsten ästhetischen 
Probleme“.19  

Um Simmels Argumentation zu paraphrasieren, die Art und 
Weise, wie die Form des Henkels die beiden Welten in sich 
harmonisiert, ist also zweigeteilt. Auf der einen Seite ist sie äußerlich 
und nähert sich mit ihrem Griff der Vase mit ihren Ansprüchen, auf 
der anderen Seite ist sie die der künstlerischen Form, die unabhängig 

 
18 Georg Simmel, Der Henkel. Ein ästhetischer Versuch (1905), Gesamtausgabe, 

Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, Rüdiger 
Kramme, Angela Rammstedt, Otthein Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am 
Main, Suhrkamp, 1995, 345-350, hier 345. 

19 Ibidem, 346. 



22 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
von der Außenwelt den Henkel für sich beansprucht und das 
unbewusste Kriterium ihres ästhetischen Handelns zu sein scheint. 
Der Henkel muss nicht nur in der Lage sein, seine praktische 
Funktion wirksam auszuüben, sondern diese auch durch sein 
äußeres Erscheinungsbild betonen. Die erste Art der Gestaltung 
betont, dass der Henkel von äußeren Kräften gestaltet wird, dass er 
aus einer äußeren Ordnung der Dinge stammt, und ihn in seiner 
Bedeutung hervorhebt, indem er über die reine Kunstform 
hinausgeht. Eine solche Zäsur zwischen Vase und Henkel wird in 
den häufigen Fällen schärfer, in denen der Henkel die Form einer 
Schlange, einer Eidechse oder eines Drachen hat. Damit beziehen 
wir uns auf eine spezifische Bedeutung des Henkels, nach der es 
scheint, dass das Tier von außen in die Vase gekrochen ist und 
sozusagen erst in einem zweiten Schritt in die Gesamtform 
eingearbeitet wurde. In völlig entgegengesetzten Fällen scheinen 
viele Vasen, die sehr stark die Tendenz zur Einheit markieren, aus 
einem einzigen Stück gefertigt worden zu sein. Die Integration in 
die ästhetische Einheit zeigt sich jedoch besser, d. h. organischer, 
wenn sich der Henkel allmählich vom Körper der Vase abhebt, wie 
die Arme vom menschlichen Rumpf. 

Mit dieser Analyse liefert uns Simmel ein begriffliches 
Instrumentarium, das in der Lage ist, das Verhältnis eines 
beispielhaften Alltagsgegenstands zur Komposition von 
extrovertierter praktischer Nützlichkeit und selbstbezogener 
künstlerischer Konnotation von Welt und Form nach den 
verschiedenen Möglichkeiten der Harmonisierung, des Kontrasts 
und des Ungleichgewichts zu modulieren. Und er tut dies in Bezug 
auf jene von Versöhnung bis Trennung reichenden Oszillationen, 
die typisch für seine umfassendere Haltung gegenüber der 
objektivierten Kultur sind und die je nach den verschiedenen 
Phasen seines Denkens und den späteren Momenten seines Lebens 
ebenfalls von der Konstruktion einer pluralen und relativen 
moralischen Welt bis hin zur Diagnose der tragischen Dimension 
der modernen Kultur reichen. 



ANDREA BORSARI | 23 
 

6. Verbinden und trennen  

Die Elemente des Hauses (Tür, Fenster usw.), der Straße (ein 
Fall von objektiver oder objektivierter Kultur: die Beziehung 
zwischen zwei Orten, die zu einem konstruierten Objekt wird), der 
Brücke - zeigen eine Spannung zwischen Verbinden und Trennen. 
Wie Simmel in seinem Aufsatz Brücke und Tür (1909) schreibt: „Die 
Formen, die die Dynamik unseres Lebens beherrschen, werden so 
durch Brücke und Tür in die feste Dauer anschaulicher Gestaltung 
übergeführt“.20 Nur der Mensch im Angesicht der Natur hat die 
Fähigkeit, sich zu vereinen und zu entzweien, dank dieser 
Vorgehensweise, auf deren Grundlage alles immer ein anderes 
impliziert. Darüber hinaus beziehen wir uns, wenn wir zwei 
natürliche Objekte aus ihrem unbeweglichen Kontext herauslösen 
und sie als getrennt bezeichnen wollen, tief in unserem Bewusstsein, 
während wir sie von allem um sie herum unterscheiden, bereits 
aufeinander. Andererseits nehmen wir etwas als zusammenhängend 
wahr, das wir zuvor isoliert haben. Die Dinge müssen also 
unterschieden werden, um anschließend miteinander verbunden zu 
werden. Schließlich wäre es aus praktischer und logischer Sicht 
sinnlos, daran zu denken, etwas zu verbinden, was vorher nicht 
getrennt war, sogar das, was noch nicht getrennt ist. Auf welche 
Weise kommen diese beiden Tätigkeiten in der menschlichen 
Arbeit zusammen? Ist die Vereinigung oder Trennung zweier 
Begriffe als eine natürliche Gegebenheit oder vielmehr als eine 
unserer Tätigkeiten zu betrachten? Entsprechend diesen Problemen 
kann unsere Analyse gegliedert werden. Im wörtlichen wie im 
metaphorischen Sinne, im körperlichen wie im geistigen Sinne sind 
wir es, die in jedem Augenblick das Vereinte trennen und das 
Getrennte verbinden.  

 
20 Georg Simmel, Brücke und Tür (1909), Gesamtausgabe, Otthein Rammstedt 

(Hg.), Bd.12, Aufsätze und Abhandlungen 1909-1918, Klaus Latzel (Hg.), Bd. I, 
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001, 55-61, hier 60. 



24 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 

Mit dem Bau der Brücke erreicht diese Fähigkeit ihren 
Höhepunkt. Hier scheint sie sich dem menschlichen Willen zur 
Verbindung nicht nur gegen den passiven Widerstand des äußeren 
Raumes, sondern auch gegen den aktiven Widerstand einer 
bestimmten körperlichen Konfiguration zu stellen. Die Brücke 
überwindet diese Hindernisse und stellt die Ausdehnung unseres 
Willensbereichs auf den Raum dar. Für uns Menschen und nur für 
uns sind die Ufer des Flusses nicht nur etwas Äußerliches, sondern 
auch „getrennt“. Und dieses Konzept der Trennung wäre 
bedeutungslos, wenn wir sie nicht zuerst in unseren 
zweckgerichteten Gedanken, Bedürfnissen und Vorstellungen 
miteinander verbunden hätten. In diesem Ereignis scheint die 
natürliche Form dieses Konzept mit einer positiven Absicht 
verbinden zu wollen, und die Trennung, die nur zwischen den 
einzelnen Elementen zu bestehen scheint, wird mit seiner 
vereinigenden und versöhnenden Aktivität vom Geist überwunden. 

Die Brücke erhält daher einen ästhetischen Wert, nicht nur, weil 
sie in der Faktizität und in der Befriedigung praktischer Zwecke eine 
Verbindung des Getrennten herstellt, sondern auch, weil sie es 
unmittelbar sichtbar macht: Die Teile der Landschaft zu verbinden 
ist die Fähigkeit, die dies den Organismen in Bezug auf die 
praktische Realität bietet. Die einfache Dynamik der Bewegung, in 
deren Realität sich der „Zweck“ der Brücke von Zeit zu Zeit 
erschöpft, ist zu etwas sichtbar Dauerhaftem geworden. In 
ähnlicher Weise - argumentiert Simmel – stellt das Porträt den 
vitalen, physischen und psychischen Prozess still, durch den die 
Realität des Menschen sich vollzieht und sozusagen in einer 
einzigen stabilen und zeitlosen Vision sammelt, was die Flut und die 
Ebbe dieser Realität in der Zeit nie zeigen und nie zeigen können. 

Wenn in der Brücke die Momente der Trennung und der 
Vereinigung so zusammentreffen, dass das erste mehr der Natur 
und das zweite mehr dem Menschen gleicht, verdichten sie sich 
zugleich zur menschlichen Leistung. Hier liegt die reichste und 
vitalste Bedeutung der Tür im Vergleich zur Brücke, die sich darin 



ANDREA BORSARI | 25 
 

offenbart, dass es zwar gleichgültig ist, ob man die Brücke in die 
eine oder andere Richtung überquert, die Tür dahingegen einen 
Unterschied in der Absicht anzeigt, in welche Richtung man gehen 
soll. In dieser Hinsicht ist es auch völlig losgelöst von der Bedeutung 
des Fensters, das in einer anderen Richtung in Bezug auf die 
Verbindung zwischen dem inneren Raum und der Außenwelt 
verbunden zu sein scheint. Das teleologische Gefühl, wenn es auf 
das Fenster angewendet wird, geht fast ausschließlich von innen 
nach außen: Es dient dazu, nach außen zu sehen und nicht nach 
innen. Zweifellos stellt das Fenster kraft seiner Transparenz auf 
diachrone Weise die Verbindung zwischen Innen und Außen her, 
doch die einzigartige Richtung, die es dieser Verbindung verleiht, 
und die Beschränkung nur ein visueller Weg zu sein, verleihen ihr 
einen Teil der tieferen und substanzielleren Bedeutung, die der Tür 
zukommt.  

Im Vergleich zu den verschiedenen Intonationen, die im 
Eindruck vorherrschen, zeigt die Brücke, wie der Mensch die 
Teilung des natürlichen Wesens kombiniert und an einen Ort führt, 
denn von diesem natürlichen Wesen teilt der Mensch die 
Kontinuität und die Gleichförmigkeit. In der allgemeinen 
ästhetischen Bedeutung, die aus dieser „Veranschaulichung eines 
Metaphysischen“21 gewonnen wird, und der Tatsache, dass sie ein 
rein funktionales Element stabil macht, liegt der besondere Wert für 
die bildenden Künste der Brücke und des Tores. Wenn man die 
Häufigkeit, mit der sich die Malerei beider bedient, auf den 
künstlerischen Wert ihrer einfachen Form zurückführen kann, dann 
findet auch hier das „geheimnisvolle Zusammentreffen“22 statt, bei 
dem die rein künstlerische Bedeutung und Vollkommenheit einer 
Figur immer und gleichzeitig mit dem erschöpfenden Ausdruck 
eines sinnlich nicht wahrnehmbaren psychischen oder 
metaphysischen Sinns auftritt. Das rein malerische Interesse am 

 
21 Ibidem. 

22 Ibidem. 



26 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
menschlichen Gesicht zum Beispiel ist am höchsten befriedigt, 
wenn seine Darstellung den höchsten Grad an Animation und 
geistiger Charakterisierung enthält. 

Da der Mensch „das verbindende Wesen ist, das immer trennen 
muß und ohne zu trennen nicht verbinden kann“,23 muss man die 
bloße indifferente Existenz der beiden Ufer geistig zuerst als 
Trennung begreifen und sie dann durch eine Brücke verbinden. 
Was all dies spürbar macht, dem es eine sinnliche Konfiguration 
verleiht, ohne es auf begriffliche Abstraktion zu reduzieren, ist der 
Charakter des Menschen als „Grenzwesen, das keine Grenze hat“.24 
Das Abschließen seines häuslichen Lebens durch die Tür bedeutet, 
dass er ein Fragment von der ununterbrochenen Einheit des 
natürlichen Seins abtrennt. Aber die Unendlichkeit kommt, ohne 
gebildet zu werden, nur in einer Unfähigkeit zur Abgrenzung zu 
dieser Konfiguration, sodass ihr Sinn seine „Begrenztheit“ findet 
und die „Beweglichkeit der Tür“ spürbar macht: die „Möglichkeit, 
aus dieser Begrenzung, in jedem Moment in die Freiheit 
hinauszutreten“.25 

So entsteht eine kritische Tendenz, die in morphologischen 
Begriffen eine sinnliche Konfiguration mit einer theoretischen 
Ausarbeitung verbindet und die immer die Kluft aufspürt, die sich 
zwischen der subjektiven und der objektiven Kultur auftut, und in 
der sie sogar die Formen des Bewohnens der konstruierten Welt 
entfalten. Man kann hier potenziell, auch dank der verschiedenen 
Wiederaufnahmen Simmels (u.a. von Kracauer, Bloch, Benjamin, 
Adorno), eine andere Genealogie der Beziehungen zwischen Bauen, 
Wohnen und Denken nachvollziehen als diejenige, die während des 
gesamten 20. Jahrhunderts - sogar mit all ihren inneren 

 
23 Ibidem. 
24 Ibidem. 

25 Ibidem, 61. 



ANDREA BORSARI | 27 
 

Gegensätzen - von Heidegger, Derrida und Ricoeur kodifiziert 
wurde. 

7. Vergänglichkeit und Ewigkeit oder Festigkeit und 
Übergangscharakter  

In der „ewigen Stadt“, im temporären Charakter der 
Architekturen von Welt- oder Industrieausstellungen, in der Mode 
und den Formen der Geselligkeit ist auch eine Spannung zwischen 
dem Ephemeren und dem Ewigen, zwischen Festem und 
Transitorischem, Momentbildern und sub specie aeternitatis (vom 
Standpunkt der Ewigkeit aus) am Werk, die sozusagen 
„ontologische“ Chiffren für die Zeitlichkeit des modernen Lebens, 
seinen Stil und seine Paradoxien sind. Simmels Artikel, der sich 
1899 - ein Jahr nach seinem ersten Bild der Stadt - mit Rom befasst 
und dessen Titel infolge einer später üblich werdenden Abtastung 
eben Gegensatz lautet, beginnt mit dem Bild eines Kontrastes oder 
Gegensatz und der dadurch ausgelösten Reflexion.26 Er erzählt uns, 
wie man auf dem Aventin eine Klosterkirche (tatsächlich, eine 
Basilika) findet, S. Alessio, mit einem kleinen schattigen Garten, in 
dem eine weltliche Stille herrscht. Eine solche Ruhe - so Simmel 
weiter - kann nur in Rom gegeben sein, wo diejenigen, die reden 
und Lärm machen möchten, immer in der Lage sind, mit der Tiefe, 
dem Ernst und der Reife zu schweigen: „Vom Rande des Gartens 
aus sieht man unter sich den Tiber und unter ihm die lärmende 
Straße nach S. Paolo fuori le mura, mit der knatternden Trambahn, 
den laut spielenden Kindern, den Forestieri mit ihren plötzlichen 
und eckigen Bewegungen“. 27 Warum sind wir in der Lage, diese 

 
26 Georg Simmel, Gegensatz (Momentbilder sub specie aeternitatis) (1899), 

Gesamtausgabe, Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, 
Umfrageantworten, Lesebriefe, Diskussionsbeiträge 1889-1918, Anonyme und pseudonyme 
Veröffentlichungen 1888-1920, Klaus Christian Köhnke, unter Mitarbeit von 
Cornelia Jaenichen und Erwin Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 
2005, 381. 

27 Ibidem. 



28 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
außergewöhnliche Ruhe zu genießen - fragt Simmel - nur um den 
Preis, dass wir gleichzeitig auf die Eile und die Bewegung schauen, 
die sich zu seinen Füßen tummeln? Es gibt einen gewissen Grad an 
„Grausamkeit“ in unserem Genuss, weil wir ihn nur um den Preis 
beweisen können, dass aller „Lärm und Unruhe des Lebens in uns 
nachzittert, als Hintergrund ihres Gegensatzes [von Stille]“.28 Wir 
sind in der Tat mit einem unwiederbringlichen Verlust konfrontiert, 
dem Verlust eines edenischen Zustands, in dem - wie man schwach 
reflektiert bei Kindern sieht, die ihre Freude ohne das Bedürfnis 
nach Kontrasten und Vergleichen ausleben können - noch eine 
ausreichende Befriedigung möglich war. Der Zustand des 
Menschen nach der Erbsünde ist es, Gut und Böse zu kennen, „Der 
eigentliche Fluch alles Menschlichen“ ist es, etwas nur in der 
Differenz zu seinem Gegenteil, seinem Anderen, genießen zu 
können.29 So kann das Gute nicht aus seiner selbstgenügsamen 
Seligkeit entstehen, sondern immer unter der Bedingung des Bösen, 
das es begleitet. Für jeden Sieger ist ein Besiegter notwendig. 
Schließlich müssen wir uns fragen, ob die Prämisse und die Einheit 
unserer „tiefsten Freuden“ nicht ein „unerreichbares Ideal“ 
geworden sind, da „all’ unser Empfinden ein Empfinden von 
Unterschieden ist?“.30 

Ein einfaches Bild, das mit schnellen und wesentlichen 
Federstrichen beschrieben wird. Es ist das Rom der 
Jahrhundertwende, das Simmel ein Jahr zuvor, 1898, zum 
Gegenstand einer „ästhetischen Analyse“ gemacht hatte, um noch 
immer das Privileg zu behaupten, die zahllosen Transformationen 
und Schichtungen der Zeit auf die Einheit zurückgeführt zu 

 
28 Ibidem. 
29 Ibidem. 

30 Ibidem. 



ANDREA BORSARI | 29 
 

haben.31 Eine Stadt, die den beispiellosen Eindruck erweckt hatte, 
„daß die Abstände der Zeit, der Stile, der Persönlichkeit, der 
Lebensinhalte, die hier ihre Spuren hinterlassen haben, so weit 
gespannt sind, wie nirgends in der Welt, und daß diese dennoch in 
eine Einheit, Abgestimmtheit und Zusammengehörigkeit 
verwachsen, wie nirgends in der Welt“.32 Die „größten 
Gegensätze“, in die sich die Kultur in der oberen Phase ihrer 
Geschichte gespalten hatte, wurden hier wieder zu einer „Einheit 
des Eindrucks“.33  

Jetzt jedoch wird der implizite Kontrast zwischen der 
unbewussten Schönheit der Altstadt, dem „römischen Stadtbild“, 
und dem Nervenleben der großen Metropole Berlin, aus der 
Simmel stammt, zu einem besonderen Gegensatz zu derselben 
Form des Fühlens, er projiziert sich in die zeitlose Dimension eines 
anthropologischen Attributs. Der Gegensatz und die Opposition, 
die der Moderne einen mythischen Hintergrund gegenüberstellen, 
um deren Abweichungen aufzuspüren, findet im Ursprungszustand 
des Paradieses - wo Begehren und Befriedigung, Subjekt und 
Objekt, noch nicht getrennt sind - die stilisierte Darstellung eines 
Zustands, der überall und in sehr unterschiedlichem Maße auftritt, 
anstatt einer historisch bestimmten Epoche anzugehören. Folglich 
wird die Reflexion über die Wesentlichkeit des Kontrasts für die 
Wahrnehmung der Neuzeit im Laufe der simmelschen 
Ausführungen über die Jugendstilzeitschrift „Jugend“ auf 
verschiedene Weise wieder aufgegriffen, bis sie schließlich 
exemplarisch im Vergleich zwischen der antiken Dichtung, 
personifiziert durch die Göttliche Komödie, und der Dichtung der 
Moderne wieder auftaucht. Im Gegensatz zu Dantes Dichtung, die 

 
31 Vgl. Georg Simmel, Rom. Eine ästhetische Analyse (1898), Gesamtausgabe, 

Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.5, Aufsätze und Abhandlungen 1894-1900, Heinz-
Jürgen Dahme et David Frisby (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1992, 301-
310. 

32 Ibidem, 302. 

33 Ibidem, 302-303. 



30 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
es sich leisten konnte, die Schrecken der Hölle sowie die Ekstasen 
des Paradieses aneinanderzureihen, muss die moderne Dichtung 
auf einen Wechsel von Licht und Schatten achten. Sehr 
offensichtlich steht es uns auf der Grundlage einer historischen 
Verschiebung nur zu, uns ausschließlich von den schnell 
auftretenden Unterschieden zwischen ihnen anregen zu lassen. 
Wenn wir sowohl die Hölle als auch den Himmel hören wollen, 
müssen wir zwischen beiden hin- und herpendeln.34 

Allgemeiner ausgedrückt, die gefrorene Darstellung eines 
Gegensatzes in einem Momentbild zeigt Ähnlichkeiten und 
Unterschiede zur Zeitlosigkeit, die für Kunstwerke spezifisch ist, 
indem sie den zufälligen Augenblick, den Zufall, als solchen 
genommen, der Zeitlosigkeit einer eidetischen Figur unterwirft, 
ohne ihn seiner sinnlichen Dimension zu berauben. Beide, 
Augenblick und Kunstwerk, setzen die Zeitlichkeit der Dinge in 
einer einzigen Betrachtung sub specie aeternitatis aus, und diese 
Aussetzung greift eine der großen klassischen Vorstellungen von 
Zeit auf, nämlich die eines Ewigen, das klar von unendlich 
verlängerter Zeit unterschieden wird. In seinem Aufsatz über 
Böcklins Landschaften erinnert uns Simmel daran: „Spinoza 
verlangt von dem Philosophen, daß er die Dinge sub specie aeternitatis 
betrachte. Das heißt: rein nach ihrer inneren Notwendigkeit und 
Bedeutsamkeit, losgebunden von der Zufälligkeit ihres Hier und 
Jetzt“.35 Böcklins Bilder wiederum wirken so, als sähen wir den 

 
34 Vgl. Georg Simmel, Himmel und Hölle (Momentbilder sub specie aeternitatis) 

(1901), Gesamtausgabe, Otthein Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen, 
Stellungnahmen, Umfrageantworten, Lesebriefe, Diskussionsbeiträge 1889-1918, Anonyme 
und pseudonyme Veröffentlichungen 1888-1920, Klaus Christian Köhnke, unter 
Mitarbeit von Cornelia Jaenichen und Erwin Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 2005, 406-408. 

35 Georg Simmel, Böcklins Landschaften (1895), Gesamtausgabe, Otthein 
Rammstedt (Hg.), Bd.5, Aufsätze und Abhandlungen 1894-1900, Heinz-Jürgen 
Dahme und David P. Frisby (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1992, 96-104, 
hier 96-97. 



ANDREA BORSARI | 31 
 

übersetzten Inhalt in der Sphäre dieser Zeitlosigkeit, „als ob der 
reine, ideelle Gehalt der Dinge, gelöst von jeder historischen 
Augenblicklichkeit, jeder Beziehung auf ein Vorher und Nachher, 
vor uns stände“.36 So betritt man eine Sphäre der Ewigkeit, nicht 
„im Sinne einer unermeßliche  Dauer“, für Simmel „nicht im 
religiösen Sinne“, sondern „einfach das Aufhören  der zeitlichen 
Beziehungen“: „Alles ist wie in den Augenblicken des 
Sommermittags, wo die Natur den Atem anhält, wo der Lauf der 
Zeit gerinnt“.37 In dieser Zeitlosigkeit werden wir weder von der 
Vergangenheit noch von der Zukunft berührt. 

Die Fotografie, der die Momentaufnahmen, Momentbilder oder 
Snapshots einen Teil ihres Verfahrens schulden, steht im Gegensatz 
zum Kunstwerk, wie Simmel in Rembrandt vorschlägt, weil sie das 
Kontinuum nicht erfassen kann, unfähig ist, die Zeit zu sammeln 
und die Bewegung des individuellen Lebens einzudämmen, wie es 
die Porträts des holländischen Künstlers tun. Momentaufnahmen 
sind daher nur in Analogie fotografisch, denn sie beschränken sich 
nicht auf den bloßen Eindruck der Verfremdung (mit einer 
distanzierenden Wirkung, etwas, das fremd macht), sondern 
nehmen ein ästhetisches Verfahren an, eine Form, die das 
gewöhnliche, alltägliche Leben versteht und auf Distanz hält, und - 
gleichzeitig - sich von Kunstwerken unterscheidet, weil sie eine 
scheinbar beliebige Sicht einer fotografischen Aufnahme 
unterziehen und dabei unvorhergesehene Bedeutungsreserven 
offenbaren. In Schnappschüssen schließlich wird die maximale 
Flüchtigkeit in ihr Gegenteil verkehrt, die Vergänglichkeit mit der 
Ewigkeit verbunden, sodass sie durch den Kontrast, der eine 
paradoxe Bewegung antreibt, in Stillstand gehalten wird, und sie 
erzeugen sinnliche Konfigurationen, in denen Gesetz und Form, 
Raum und Zeit, Theorie und Phänomen, für einen Moment 
gemeinsam im Bild gezeigt werden. Das Verhältnis von 

 
36 Ibidem, 97. 

37 Ibidem. 



32 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
Vergänglichkeit und Beständigkeit wird von Simmel in seinen 
Texten über Rom exemplarisch beschrieben, und sein Verhältnis 
zur Architektur wird hier weiter vertieft.  

Im Bereich der architektonischen Konstruktion und der 
räumlichen Anordnung von Gebäuden haben die Ausstellungen 
wiederum einen klaren und spezifischen Stil, ein völlig neues 
Verhältnis zwischen dem, was vergänglich ist - das Vergängliche, die 
Flüchtigkeit - und dem, was fest ist, die Beständigkeit. Sie haben 
einen genauen zeitlichen Index zwischen Stabilität und 
Vergänglichkeit und verwandeln sie in „Schöpfung[en] für die 
Vergänglichkeit“.38 Befreit vom Zwang der Festigkeit, kombiniert 
die Vorstellungskraft des Architekten Schillers „Anmuth“ und 
„Würde“ in diesen Gebäuden:  

„Eine ganz neue Proportion zwischen Festigkeit und 
Vergänglichkeit musste nicht nur in der verborgenen Structur, 
sondern auch in dem ästhetisch Beurtheilbaren herrschend werden. 
[…] so formt hier der Reiz und Duft der Vergänglichkeit einen 
eigenen Stil, und, um so charakteristischer, aus einem Material, das 
doch wieder auf nicht beschränkte Dauer angelegt scheint. Und 
wirklich ist es den Architekten unserer Ausstellung gelungen, dass 
man diesen Gegensatz gegen das historische Ideal der Baukunst 
nicht als Widersinn und Stillosigkeit, sondern nur als eine jener 
Entwicklungen empfindet, in denen der letzterreichte Punkt erst an 
dem Ausgangspunkt, wie an einem anders gefärbten Hintergrund, 
die Betonung seines Sinnes erhält und in dem er ihn zu verneinen 
scheint, dennoch in eine Reihe mit ihm gehört“.39   

Der Eindruck von Zerbrechlichkeit entsteht erst, wenn das 
Vergängliche den Anspruch auf Dauer und Widerstand erhebt. Im 
Ausstellungsstil können sich die Architekten von diesem Bedürfnis 
befreien und Anmut und Feierlichkeit auf eine ganz besondere 

 
38 Vgl. Georg Simmel, Berliner Gewerbe-Ausstellung, 33-38, hier 36. 

39 Ibidem, 35-36. 



ANDREA BORSARI | 33 
 

Weise mischen. Die bewusste Ablehnung des monumentalen Stils 
findet hier eine neue, völlig positive Form. Wenn der Sinn jeder 
Kunst darin besteht, die Ewigkeit der Formen in die 
Vergänglichkeit einzubauen und zu materialisieren, strebt die Kunst 
des Bauens nach der Verwirklichung und dem Ausdruck des Ideals 
der Dauer, die hier immanent gemacht wird. 

8. Freiheit und Einsamkeit - Subjektive Kultur und objektive 
Kultur 

Schließlich sind die Formen des städtischen Lebens mit der 
Verflechtung von sozialen Beziehungen konnotiert - dem 
Wachstum der Freiheit des Einzelnen und gleichzeitig seiner 
Isolation und Einsamkeit - und dem Verlust traditioneller sozialer 
Bindungen, die ständig einem Ungleichgewicht der subjektiven 
Kultur zugunsten der objektiven oder objektivierten Kultur 
ausgesetzt sind. Allgemeiner lässt sich die städtische Lebensform als 
Gegensatz zwischen physischen Grenzen und der Summe der 
Handlungen verstehen, die diese Grenzen überschreiten. 

Gegenseitige Zurückhaltung und Gleichgültigkeit, die 
Voraussetzungen für das geistige Leben in den großen Kreisen, 
werden in ihrem Erfolg für die Unabhängigkeit des Einzelnen in der 
größeren Dichte der Großstadt stärker empfunden, weil körperliche 
Nähe und Enge gerade die geistige Distanz sichtbar machen. Es ist 
offenbar nur die Kehrseite dieser Freiheit, wenn man sich unter 
diesen Bedingungen nirgends so einsam und verlassen fühlt wie in 
der Menschenmenge der Großstadt, denn hier ist es keineswegs 
notwendig, dass sich die Freiheit des Menschen in seinem 
Gefühlsleben in einem Bild des Wohlbefindens widerspiegelt.40 
Darüber hinaus beruht die städtische Lebensform auf dem 
Gegensatz zwischen physischen Grenzen und der Summe der 
Handlungen, die über diese Grenzen hinausgehen, sowie - in 
zeitlicher Hinsicht - ihrer Unmittelbarkeit: Das bedeutsamste 

 
40 Vgl. Georg Simmel, Die Großstädte und das Geistesleben, 125-126. 



34 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
Wesen der Großstadt liegt in dieser funktionalen Größe jenseits 
ihrer physischen Grenzen. Diese Wirksamkeit übt eine 
Rückwirkung aus und verleiht ihrem Leben Gewicht, Bedeutung 
und Verantwortung. So wie ein Mensch nicht durch die Grenzen 
seines Körpers oder des Kreises, den er unmittelbar mit seiner 
Aktivität füllt, definiert wird, sondern nur durch die Summe der 
Handlungen, die sich von ihm aus in Zeit und Raum erstrecken, so 
besteht auch eine Stadt in der Gesamtheit der Handlungen, die über 
ihre Unmittelbarkeit hinausgehen. Ihr Wesen drückt sich erst in 
ihrem tatsächlichen Bereich von Handlung und Sinn aus.41 

Der tiefste Grund, warum die Großstadt die Tendenz zu einer 
individuelleren persönlichen Existenz fördert - egal, ob immer zu 
Recht und immer erfolgreich -, scheint der folgende zu sein. Die 
Entwicklung der modernen Kultur ist gekennzeichnet durch die 
Überwindung des subjektiven Geistes durch das, was man den 
objektiven Geist nennen kann, und durch das damit verbundene 
Phänomen der zunehmenden Arbeitsteilung in allen Bereichen. 
Das heißt, in der Sprache wie im Recht, in der Produktionstechnik 
wie in der Kunst, in der Wissenschaft wie in der häuslichen 
Umgebung ist eine Summe von Geist oder Wissen und Kultur 
verkörpert, deren tägliches Wachstum von der Entwicklung der 
Subjekte nur sehr unvollständig und mit einer sich ständig 
vergrößernden Kluft verfolgt wird. Wenn wir die enorme Kultur 
betrachten, die sich in den letzten hundert Jahren in Objekten und 
Wissen, Institutionen und Komfort verkörpert hat, und ihr den 
Fortschritt der individuellen Kultur in derselben Zeit - wenn auch 
nur in den höchsten sozialen Positionen - gegenüberstellen, zeigt 
sich eine erschreckende Diskrepanz im Wachstum zwischen den 
beiden, und in vielen Punkten sogar eher ein Rückschritt der 
individuellen Kultur in Bezug auf Spiritualität, Feinfühligkeit und 
Idealismus, wie Simmel prognostizierte. Diese Diskrepanz ist im 
Wesentlichen - so Simmel weiter - das Ergebnis der zunehmenden 

 
41 Vgl. Ibidem, 127. 



ANDREA BORSARI | 35 
 

Arbeitsteilung: Denn diese verlangt vom Einzelnen eine immer 
einseitigere Produktion, deren extremer Fortschritt oft seine 
Gesamtpersönlichkeit hinter sich lässt. Auf jeden Fall ist das 
Individuum immer weniger in der Lage, sich gegen die Übermacht 
der objektiven Kultur zu behaupten. 

Es genügt hier, darauf hinzuweisen, dass die Großstädte an sich 
der Schauplatz dieser Kultur sind, die alles Persönliche übersteigt. 
Die Gebäude und Bildungseinrichtungen, das Wunder und der 
Komfort der raumbeherrschenden Technik, die Formen des 
gesellschaftlichen Lebens und die sichtbaren Institutionen des 
Staates stellen einen so wuchernden Reichtum eines kristallisierten 
und unpersönlich gewordenen Geistes dar, dass die Persönlichkeit 
ihm sozusagen nicht mehr gegenübertreten kann. Auf der einen 
Seite wird ihr das Leben unendlich leicht gemacht: Aufforderungen, 
Interessen und Mittel, ihre Zeit und ihr Bewusstsein zu 
beschäftigen, bieten sich ihr von allen Seiten und tragen sie wie in 
einem Strom, in dem man nicht einmal Bewegungen machen muss, 
um zu schwimmen. Aber auf der anderen Seite besteht das Leben 
dennoch immer mehr aus diesen unpersönlichen Inhalten und 
Anforderungen, die die Färbung und den einmaligen Charakter der 
spezifischen Personen verdrängen wollen. Genau so muss man, um 
diese sehr persönliche Dimension zu bewahren, so viel 
Einzigartigkeit und Unterschiedlichkeit wie möglich nach außen 
tragen. Man muss diese Äußerung übertreiben, nur um sich Gehör 
zu verschaffen, sogar vor sich selbst. Die Atrophie der individuellen 
Kultur durch die Hypertrophie der objektiven Kultur ist - so 
Simmel abschließend - ein Grund für den erbitterten Hass, den die 
Prediger des ausdrücklichen Individualismus, allen voran Nietzsche, 
gegen die Großstädte nähren, aber das ist auch ein Grund, warum 
sie in den Großstädten so leidenschaftlich geliebt werden und 
gerade dem Großstadtbewohner als Boten und Retter seiner 
eigenen unerfüllten Sehnsucht erscheinen.42 

 
42 Vgl. Ibidem, 129-131. 



36 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
9. Schlussfolgerung  

Es gibt viele Aspekte des Verhältnisses zwischen 
Vergesellschaftung und der räumlichen Dimension des Hauses, der 
Gebäude und der Stadt, wie auch der baulichen Fixierung und der 
Architektur als Drehpunkt der Wechselwirkungen, die Simmel in 
seinen Texten über den Raum und die räumliche Ordnung der 
Gesellschaft anspricht, auf die wir hier nicht näher eingehen 
können, wie z.B. der Fall der Pyramide als Projektion der sozialen 
Ordnung, die sie zum Ausdruck bringt, der Rationalismus des 
städtischen gegenüber dem ländlichen Leben, der Übergang von 
Häusern mit eigenem Namen zur abstrakten Nummerierung, oder 
Straßen, die von krumm zu gerade werden, oder das Verhältnis 
zwischen geografischer Lage und Machtverhältnissen (alle Wege 
führen nach Rom), usw.43 

Zum Abschluss der hier vorgeschlagenen Überlegungen, lässt 
sich zusammenfassend sagen, dass in Simmels Werk die Idee der 
Ästhetik als wahrnehmend-sinnliche Beziehung zur Welt durch die 
Entstehung neuer Formen der urbanen Erfahrung und als 
Ausweitung der ursprünglich für Kunstwerke konzipierten 
Verfahren und Formen der Anziehung auf alle Lebensbereiche 
stark wiederkehrt. Die Idee der Ästhetik als wahrnehmend-sinnliche 
Beziehung zur Welt ist also hier eins mit der Analyse des 
architektonischen Feldes, wie wir es als Ergebnis einer Reihe von 
Kontrasten verstanden haben, zwischen Natur und Kultur, 
Hyperästhesie und Anästhesie, ästhetischem „Superadditum“ und 
Abstraktion, künstlerischem Willen und praktischer Funktionalität, 
Verbinden und Trennen, Vergänglichkeit und Ewigkeit oder 

 
43 Siehe, auch für die Bibliographie zum Thema der Beziehung zwischen 

Architekturtheorie und Soziologie, die Diskussion in Martina Löw, 
Architekturtheorie, in Jörn Bohr, Gerald Hartung, Heike Koenig, Tim-Florian 
Steinbach (Hg.), Simmel-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Berlin, Metzler, 
2021, 495-497. 



ANDREA BORSARI | 37 
 

Hinfälligkeit und Festigkeit, Freiheit und Einsamkeit, subjektiver 
Kultur und objektiver Kultur.  

Aus der Beziehung zwischen Natur und Kultur geht zum einen 
der mittlerweile unwiederbringliche Verlust der vollständigen 
Vereinbarkeit beider Elemente in der städtischen Umwelt, in 
Gebäuden und in der Landschaft hervor. Neben der unbewussten 
Dimension unserer inneren Natur, an der Sigmund Freud in 
denselben Jahren arbeitete, zeigt Simmel die dunkle Seite der Natur, 
die mit der Modellierungsarbeit des Menschen unvereinbar ist, die 
sich ihrer Gestaltung widersetzt und sich als wilde Natur offenbart, 
die der Zivilisation zuvorkommt, sie umgibt und begrenzt. 
Demselben dynamischen und prekären Gleichgewichtspunkt 
folgend, zeichnet selbst der Verlust der Nutzung und Funktionalität 
der Architektur in der Ruine ein Gleichnis, das bis zur Rückkehr in 
das ursprüngliche „Reich der Mütter“ (Goethe) reicht, zur 
endgültigen Ununterscheidbarkeit, die das Design der Gebäude in 
den Materialien auflöst, aus denen sie bestanden hatten. 
Komplementär dazu kann ein Kontrast zwischen der Definition der 
Landschaft und dem Zustand des Individuums in der Metropole 
gezogen werden. Einerseits bemüht sich die 
Landschaftskonstitution, zumindest zeitweise einen abgrenzenden 
Rahmen aus dem globalen Fluss der natürlichen Elemente 
herauszuschneiden und eine Bedeutungseinheit im 
atmosphärischen Schwerpunkt der Stimmung zu identifizieren. 
Andererseits betrifft die Dialektik im Stillstand zwischen 
Übererregung und Gleichgültigkeit den Bewohner der Großstadt 
und formt die Bedeutung seiner täglichen Erfahrung, die durch eine 
ständig zunehmende Exposition gegenüber den ästhetischen 
Faszinationen angeregt wird. Diese werden in der akustischen 
Höhle der Metropole im Raum, im Sehvermögen und in den 
anderen Sinnen entfaltet. 

Ausgehend von der Idee der Goetheschen Abstammung eines 
ästhetischen und anschaulichen Zugangs zur Erkenntnis, der auf 
einer Haltung unseres empfindsamen Körpers beruht, 
insbesondere dank des Sehorgans, des Auges, kann man bei Simmel 



38 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
von einer ästhetischen und sozialen Morphologie sprechen. Im 
Bereich der Architektur wird sie als Analyse der gleichzeitigen 
Präsenz des Andersartigen, der vielfältigen und kontrastreichen 
Eindrücke in der kontinuierlichen Diskrepanz zwischen der 
Zunahme der ästhetischen Anziehung von Objekten und gebauten 
Umgebungen und der zunehmenden Abstraktion sozialer 
Beziehungen entsprechend der Vorherrschaft des Äquivalents des 
universellen numerischen Werts produziert, der durch das Geld 
bereitgestellt wird. In diesem Abstraktionsprozess kommt es auch 
zur Prävalenz der optischen Dimension gegenüber anderen 
körperlichen Dimensionen, während die Neuformulierung der 
sichtbaren Beziehung zwischen Innenraum und Welt, der 
Insularität des Kunstunternehmens und der Relationalität der 
praktischen Funktion in der Gestaltung von Alltagsgegenständen 
die deutlichste Manifestation der Prozesse der allgemeinen 
Ästhetisierung offenbart. So wie die menschlichen Leistungen und 
die elementaren Formen, die die Dynamik unseres Lebens 
beherrschen - Annäherung und Trennung -, in den 
Grundelementen der Straße, der Brücke, der Tür und des Hauses 
übertragen werden, in der Geste, ein Endliches zu umschreiben und 
es für die unbegrenzte Welt zu öffnen. 

Was in Simmels Begriffen zur sinnlichen Darstellung eines 
metaphysischen Elements wird, das nicht hinter den Phänomenen 
steht, sondern - wieder Goethe folgend - eins mit den Phänomenen 
selbst wird, gipfelt in der Beziehung zwischen Ewigkeit und 
Vergänglichkeit, wie sie sich in den Momentbildern als gefrorene 
und eingefrorene Darstellung eines Kontrasts in der Versteinerung 
der italienischen Städte, insbesondere Roms, manifestiert. In ihr 
zeigt der Wahrnehmungskontrast die Rekapitulation aller Zeiten in 
der ewigen Stadt und gleichzeitig den Ausbruch der Moderne als 
Lärm, Verkehr und ständige Bewegung, und wie sich dies auch in 
der Architektur der Vergänglichkeit der Ausstellungen zeigt, die die 
scheinbare Festigkeit der Materialien und den tatsächlichen 
temporären Charakter ihrer Zwecke abwechselnd in ein instabiles 



ANDREA BORSARI | 39 
 

Gleichgewicht bringt. Die weitreichenden Effekte, die die Stadt weit 
über ihre physischen Grenzen hinaus erzeugt, spiegeln sich in den 
Lebensformen wider, die sie als Geflecht aus größerer Freiheit und 
größerer Isolation hervorbringt: Die Stadt befreit von 
konformistischen Gemeinschaftsbindungen, aber die 
Menschenmenge, die sie bewohnt, besteht aus einsamen 
Individuen. 

Die Gesamtheit der so gezeichneten Gegensätze und die 
Rekonstruktion eines möglichen architektonischen Feldes nach 
Simmel findet schließlich ihren Schwerpunkt in der Diagnose der 
Vorherrschaft der objektivierten Kultur in den in jedem Maßstab 
gebauten Objekten gegenüber der Kultur, über die die Individuen 
verfügen, und in der wachsenden Zeitdifferenz zwischen beiden. 
Erst heute ist es vielleicht möglich, die gigantischen Dimensionen, 
die das von Simmel beschriebene Phänomen angenommen hat, in 
ihrem ganzen Ausmaß zu ermessen, zum Beispiel in der 
Übertragung einer wachsenden Zahl menschlicher Vorrechte auf 
Maschinen und Automatismen von Algorithmen. 

Schließlich scheint es also, dass die Idee, die Kraftlinien eines 
Spannungsfeldes zu zeichnen, anstatt ein systematisches Konstrukt, 
ein System zu produzieren, ihre Wirksamkeit bewiesen hat, um - mit 
Simmel - unsere Erfahrung mit der Stadt, der Architektur, den 
Gebäuden und den gestalteten Objekten besser zu verstehen. Ein 
bereits begonnenes Forschungsprojekt, das es wert ist, fortgesetzt 
zu werden. 

References 

Blumenberg, H. (1989). Höhlenausgänge, Frankfurt am Main, 
Suhrkamp. 

Borsari, A. (2020). Un champ architectural dans la pensée de Georg 

Simmel?, in M. Antonioli, A. Borsari (Hg.), Georg Simmel et le 

champ architectural. Sociabilité urbaine, paysage et esthétisation du 

monde, Milan - Paris, Editions Mimésis, 13-40. 



40 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
Borsari, A. (2020). Georg Simmel, Hans Blumenberg, and philosophical 

anthropology, in G. Fitzi (Hg.), The Routledge International 

Handbook of Simmel Studies, London - New York, Routledge, 
122 – 137. 

Löw, M. (2021). Architekturtheorie, in J. Bohr, G. Hartung, H. 
Koenig, T.-F. Steinbach (Hg.), Simmel-Handbuch. Leben — 

Werk — Wirkung, Berlin, Metzler, 495-497. 
Simmel, G. (1992 [1895]).  Böcklins Landschaften, Gesamtausgabe, O. 

Rammstedt (Hg.), Bd.5, Aufsätze und Abhandlungen 1894-1900, 
H.-J. Dahme und D. P. Frisby (Hg.), Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 96-104. 

Simmel, G. (1992 [1896]).  Soziologische Aesthetik, O. Rammstedt 
(Hg.), Bd.5, Aufsätze und Abhandlungen 1894-1900, H.-J. 
Dahme und D. P. Frisby (Hg.), Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 197-214. 

Simmel, G. (1992 [1898]).  Rom. Eine ästhetische Analyse, 
Gesamtausgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.5, Aufsätze und 

Abhandlungen 1894-1900, H.-J. Dahme und D. P. Frisby (Hg.), 
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 301-310. 

Simmel, G. (1993 [1906]). Florenz, Gesamtausgabe, O. Rammstedt 
(Hg.), Bd.8, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, A. Cavalli, 
V. Krech (Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1993, 
69-73. 

Simmel, G. (1993 [1907]). Venedig (1907), Gesamtausgabe, O. 
Rammstedt (Hg.), Bd.8, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, 
A. Cavalli, V. Krech (Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 1993, 258-263. 

Simmel, G. (1993 [1907]). Die Ruine. Ein ästhetischer Versuch, O. 
Rammstedt (Hg.), Bd.8, Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, 
A. Cavalli, V. Krech (Hg.), Bd. II, Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 1993, 124-130. 

Simmel, G. (1995 [1901]). Die ästhetische Bedeutung des Gesichts, 
Gesamtausgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsätze und 



ANDREA BORSARI | 41 
 
Abhandlungen 1901-1908, R. Kramme, A. Rammstedt, O. 
Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 36-
42. 

Simmel, G. (1995 [1903]). Die Großstädte und das Geistesleben, 
Gesamtausgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsätze und 

Abhandlungen 1901-1908, R. Kramme, A. Rammstedt, O. 
Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 116-
131. 

Simmel, G. (1995 [1905]). Der Henkel. Ein ästhetischer Versuch , 
Gesamtausgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.7, Aufsätze und 

Abhandlungen 1901-1908, R. Kramme, A. Rammstedt, O. 
Rammstedt (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 345-
350. 

Simmel, G. (2001 [1909]). Brücke und Tür, Gesamtausgabe, O. 
Rammstedt (Hg.), Bd.12, Aufsätze und Abhandlungen 1909-

1918, K. Latzel (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 
55-61. 

Simmel, G. (2001 [1913]). Philosophie der Landschaft, Gesamtausgabe, 
O. Rammstedt (Hg.), Bd.12, Aufsätze und Abhandlungen 1909-

1918, K. Latzel (Hg.), Bd. I, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 
471-482. 

Simmel, G. (2005 [1890]). Über Kunstausstellungen, Gesamtausgabe, 
O. Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, 

Umfrageantworten, Lesebriefe, Diskussionsbeiträge 1889-1918, 

Anonyme und pseudonyme Veröffentlichungen 1888-1920, K. Ch. 
Köhnke, unter Mitarbeit von C. Jaenichen und E. Schullerus 
(Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 242-250. 

Simmel, G. (2005 [1899]). Gegensatz (Momentbilder sub specie 
aeternitatis), Gesamtausgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.17, 
Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, Umfrageantworten, Lesebriefe, 

Diskussionsbeiträge 1889-1918, Anonyme und pseudonyme 

Veröffentlichungen 1888-1920, K. Ch. Köhnke, unter Mitarbeit 
von C. Jaenichen und E. Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 381. 



42 | GEORG SIMMEL UND DIE ÄSTHETISCHE THEORIE DER 
ARCHITEKTUR  
 
Simmel, G. (2005 [1901]). Himmel und Hölle (Momentbilder sub 

specie aeternitatis), Gesamtausgabe, O. Rammstedt (Hg.), 
Bd.17, Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, Umfrageantworten, 

Lesebriefe, Diskussionsbeiträge 1889-1918, Anonyme und pseudonyme 

Veröffentlichungen 1888-1920, K. Ch. Köhnke, unter Mitarbeit 
von C. Jaenichen und E. Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 406-408. 

Simmel, G. (2005 [1896]). Berliner Gewerbeausstellung, 
Gesamtausgabe, O. Rammstedt (Hg.), Bd.17, Miszellen, Glossen, 

Stellungnahmen, Umfrageantworten, Lesebriefe, Diskussionsbeiträge 

1889-1918, Anonyme und pseudonyme Veröffentlichungen 1888-

1920, K. Ch. Köhnke, unter Mitarbeit von C. Jaenichen und 
E. Schullerus (Hg.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 33-38. 

 

 
 


