
 
 
 
 

Simmel Studies Vol. 28, Num. 1/24, pp. 43-90 

MONICA MARTINELLI 

Ethik und Ästhetik: die dornige Frage nach Moral und Freiheit 

Abstract. The relationship between morality and freedom is present throughout 
Simmel's intellectual path. Significantly, the topic ‘freedom’ is treated in one of Simmel's 
first works specifically dedicated to moral science. Within the framework of his sociology 
and philosophy of life as well as his anthropological vision, Simmel rethinks the Kantian 
categorical imperative: on the one hand, developing his own 'moral principle of freedom' 
and, on the other, carrying out an inversion of the Kantian imperative whereby what had 
been understood as universal, valid for all individuals and capable of guiding their actions, 
becomes an individual law whose moral imperative is particular to each individual and 
universally affects all that individual's actions. Morality concerns the whole human being 
and coincides with the response – that is, responsibility - in relation to life, beyond 
dualistic visions that separate what is related (e.g., bond and freedom, reason and 
sensitivity, objective and subjective, etc.): on this point, the ethical dimension and freedom 
intertwine the aesthetic dimension, capable of restoring the integrity of human existence 
and experience. Aesthetics, in Simmel, has to do with the feeling of a profound intensity 
of life, offering the possibility of a connection between the experience of perception and 
sensitive affection with the knowledge of life from inside. This involves the authenticity of 
the individual, leading him to feel the reality of life to which he can respond. And freedom 
rests on this response, which is responsibility. 

1. Einleitung 

Der Titel des vorliegenden Beitrags setzt sich aus Begriffen 
zusammen, die auf zwei Beziehungen verweisen, deren 
unterschiedliche Pole ineinandergreifen: zum einen die Beziehung 
zwischen Ethik und Ästhetik, zum anderen jene von Moral und 



44 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
Freiheit. Erstere bildet weitgehend den Hintergrund für den hier 
entwickelten Gedankengang, wohingegen der Fokus vor allem auf 
der Beziehung zwischen Moral und Freiheit liegt. Einleitend und 
abschließend werden jedenfalls einige Eigenschaften dargelegt, die 
beiden Beziehungen gemeinsam sind, die entlang Simmels 
intellektuellem Weg häufig in Erscheinung treten. 

Die Verbindung von Moral und Freiheit hat Simmel seit der 
intellektuellen Produktion seiner Jugend im Blick. So wird die 
Freiheit anfänglich innerhalb eines Textes über Moral behandelt, 
nämlich in der Einleitung in die Moralwissenschaft. Eine Kritik der ethischen 

Grundbegriffe, 1892-1893 (siehe Simmel, 2021a/Erster Band; 
1991/Zweiter Band). Sie wird hier neben anderen moralischen 
Kategorien betrachtet, denen Simmel je ein ausführliches Kapitel 
widmet. Das sechste Kapitel (1991) lautet „Die Freiheit“, was gewiss 
kein Zufall ist. Vladimir Jankélévitch (2013), der zu den ersten 
Interpreten von Simmels Moralphilosophie gehört, hat 
hervorgehoben, dass es Simmel darum geht, die Moral dem 
Dogmatismus zu entziehen, um sie in eine Sphäre zurückzuführen, 
in der die Entscheidungen der Subjekte möglich, und ihre Freiheit 
und Verantwortung gewährleistet sind. 

Auch wenn Simmel kein eigenständiges Werk über die Freiheit 
verfasst hat, so gibt es von ihm einige Schriften, die diesen Begriff 
im Titel führen. Zwei davon verdienen besondere Aufmerksamkeit, 
da sie am Beginn bzw. am Ende seines intellektuellen Schaffens 
stehen: das eben genannte sechste Kapitel der Einleitung in die 

Moralwissenschaft und das Fragment Über Freiheit, das er erst kurz vor 
seinem Tod dem Herausgeber übergab, der es 1922 posthum in der 
Zeitschrift Logos veröffentlicht hat (Simmel, 2004a). Es handelt sich 
um ein Fragment, das zeitgleich mit Simmels letzter Schrift – 
Lebensanschauung, 1918 (Simmel, 2021e) – entstand, die u. a. ein 
Kapitel über Das individuelle Gesetz enthält: Hier greifen das Thema 
der Moral und das Thema der Freiheit, die für seine 
Lebensphilosophie von zentraler Bedeutung sind, einmal mehr 
ineinander, wenngleich der Verweis auch auf weitere Essays 



MONICA MARTINELLI | 45 

unerlässlich bleibt, um bestimmte Spannungen erfassen zu können.1 
Gleichwohl Simmels frühe wie auch seine reiferen Schriften 
gegenläufige Reflexionslinien enthalten, unterstreichen die neuesten 
Deutungen des Simmelschen Werkes die Kontinuität zwischen 
seiner Soziologie und seiner Lebensphilosophie, sowie auch jene 
zwischen seiner anthropologischen Auffassung und den Themen 
im Bereich der Moral und der Ethik, welche die individuelle 
Innerlichkeit und ihre Beziehungsdimension innerhalb von 
Kontexten eines gestalteten Gemeinschaftslebens auf den Plan 
rufen. 

Die Verbindung von Ethik und Ästhetik ist eine Fragestellung, 
die einer angemessenen Vertiefung bedürfte, etwa in Bezug auf die 
verschiedenen Auffassungen von Ästhetik, die in Simmels Schriften 
vorkommen, sowie auch hinsichtlich der Verflechtungen dieser 
Auffassungen und der verschiedenen Ebenen ihres Diskurses 
(Portioli, Fitzi, 2006)2. Es handelt sich um Vertiefungen, die über 
den eigentlichen Gegenstand dieses Beitrags hinausgehen. Aus dem 
Themenspektrum, das traditionell in den Bereich der ästhetischen 
Untersuchungen fällt, könnte die Kreuzung von Ethik und Ästhetik 
bezüglich des Verhältnisses zwischen Moral und Freiheit vor allem 
die Ebene der Erkenntnis betreffen, sowie jene der Ästhesie (aisthesis) 
– der sensitiven und der perzeptiven Wahrnehmung, der 
emotionalen und sinnlichen Färbung. 

Auf der kognitiven Ebene ist Simmel in seinen Reflexionen über 
Moral und Freiheit sowie über Ästhetik bestrebt, moderne 
Dualismen mit ihren Abstraktionen zu überwinden (z. B. Subjekt-

 
1 In der Zeit zwischen diesen Schriften erschienen das vierte Kapitel von 

Philosophie des Geldes mit dem Titel Die individuelle Freiheit (Simmel, 2017a) sowie der 
Essay Das Individuum und die Freiheit (dann mit dem Titel: Der Individualismus der 
modernen Zeit; Simmel, 2004b, 249-258). Darüber hinaus taucht das Thema Freiheit 
durchgängig in allen Simmelschen Untersuchungen auf. 

2 Es gibt zahlreiche Beiträge Simmels zur Ästhetik, sowohl jene, in denen der 
Begriff ‘Ästhetik’ explizit als Teil des Titels vorkommt als auch jene, in der 
jedenfalls zum zentralen Gegenstand der Untersuchung wird. 



46 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
Objekt, Gesetzliches-Seelisches, Gesetz-Leben, Verantwortung-
Freiheit, Verstand-Vernunft, Empfindlichkeit-Sinnlichkeit). Diese 
Trennungen verlieren das Lebendig-Konkrete, das ein typisches 
Merkmal des Lebens und des lebendig-seelischen Daseins (die 
Existenz des ganzen Menschen) darstellt (Thouard, Zimmermann, 
2017). Simmel gesteht der ästhetischen Dimension, also bspw. der 
Kunst, die Würde zu, einen Erkenntnisprozess zu ermöglichen, 
entsprechend jenem, den das wissenschaftliche Modell anbietet: 
d. h., er erkennt die Fähigkeit an, untereinander verschiedene 
Elemente in einer Beziehung zu sehen, die ihre Eigentümlichkeit 
bewahrt, indem sie ihre Trennung und Verfälschung verhindert. 
Ein bezeichnendes Beispiel hierfür ist die Beschreibung der Kunst 
des Rembrandt-Porträts: 

„Darum faßt das Porträt, mindestens in der von Rembrandt 
erreichten Vollkommenheit, Körper und Seele nicht in einer 
»Wechselwirkung« auf, in der eines das Mittel zur Darstellung 
oder Deutung des andern wäre, sondern erfasst die Totalität des 
Menschen, die nicht die Synthese von Körper und Seele, 
sondern ihre Ungetrenntheit bedeutet“ (Simmel, 2020, 333). 

Was die Ebene der aisthesis betrifft, zielt die Verbindung von 
Ethik und Ästhetik gegenüber der Verbindung von Moral und 
Freiheit auf einen Aspekt, der es vermag, die Fülle der Gefühle zu 
wecken und gleichzeitig den Menschen begreifen lässt, dass er selbst 
Form des Lebens ist, und folglich den Zusammenhang zwischen 
dem Spüren des Lebens und der sinnlichen Beschaffenheit der 
Gestalt erfassen kann, die das Leben reflektiert – wie dies in 
Simmels Lebensanschauung ausgeführt wird. 

Um die Beziehung zwischen Moral und Freiheit zu skizzieren 
und zugleich einige Verbindungen zur Beziehung zwischen Ethik 
und Ästhetik im Hintergrund zu berücksichtigen, ist der vorliegende 
Beitrag in die folgenden Punkte untergliedert: Die Verbindung von 
Moral und Freiheit; Objektivität und Subjektivität der Moral; ein 
‚Apriori‘ jeder Sittlichkeit und des ethischen Lebens. Gleichwohl im 



MONICA MARTINELLI | 47 

Folgenden die Aufmerksamkeit in erster Linie auf die Beziehung 
zwischen Moral und Freiheit gelenkt wird, ist davon auszugehen, 
dass diese Beziehung Eigenschaften aufweist, die ihrerseits die 
Frage nach dem Verhältnis von Moral, Ethik und Ästhetik 
betreffen, was es erlaubt, besser zu erfassen, wie es die Kenntnis des 
Soziallebens in seiner Vielfalt erfordert, sich sowohl an die 
Erfahrung als auch an die Gesamtheit der Dimensionen 
anzubinden, die das Menschliche ausmachen. 

2. Die Verbindung zwischen Moral und Freiheit  

Im sechsten Kapitel seiner Einleitung umreißt Simmel in 
intensiver Auseinandersetzung mit Kant und der Tradition des 
philosophischen Denkens das „Moralprinzip der Freiheit“, das eine 
Neuinterpretation des kategorischen Imperativs nach Kant 
darstellt. Diesen formuliert er wie folgt um: „handle so, dass die von 
dir geübte Freiheit zusammen mit der, die dein Handeln den 
Anderen lässt oder bereitet, ein Maximum ergiebt“ (Simmel, 1991, 
246). 

Simmels Neuformulierung ruft die Verbindung von Freiheit und 
Handeln ins Gedächtnis. Andernfalls bliebe die Freiheit eine reine 
Abstraktion. Zudem trägt das Moralprinzip der Freiheit die beiden 
grundlegenden Bedürfnisse eines jeden Moralprinzips in sich. In 
erster Linie skizziert es eine ideale objektive Anordnung der Dinge, 
in welcher derjenige, der handelt, auf Grundlage dieses Prinzips mit 
den anderen koordiniert ist. In zweiter Linie enthält es eine 
subjektive Einstellung, die für jeden eine reale Selbstbeschränkung 
der eigenen Instanzen impliziert, im Sinne einer Auffassung der 
Freiheit als relationales Phänomen. Diese ihm innewohnende 
Zirkularität verbindet Objektivität und Subjektivität, Für-sich-Sein 
und Soziales Sein, Freiheit und Bindung. 

Simmel scheint zu behaupten, dass es kein negatives Handeln 
gibt, das nicht positive, reale Auswirkungen nach sich zöge. So 
schreibt er: 

 



48 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 

„Da innerhalb einer Gemeinschaft die Handlungen jedes 
Mitgliedes Wirkungen auf die anderen ausüben, d. h. da diese 
durch jene bestimmt werden, so kann die absolute Freiheit einer 
Person oder einer Theilgruppe nur bedeuten, dass ihre 
Handlungen auf Andere Einfluss ausüben, ohne dass von diesen 
Anderen ein entsprechender bestimmender Einfluss auf sie 
selbst ausginge. Das aber heisst beherrschen“ (ebd., 238). 

Letztlich bedeutet dies eine Beschränkung der Freiheit und des 
durch das Moralprinzip herbeigesehnten Maximums an Freiheit. 
Die Gegenseitigkeit von Freiheit nimmt Gestalt an durch den 
Verzicht darauf, den Anderen als etwas anzusehen, das für das Ich 
verfügbar wäre: Simmel definiert eine derartige Ausrichtung als eine 
„libertinistische Freiheit“, welche sich im Namen der Verneinung 
aller Grenzen mit der Lust an der Grausamkeit befleckt, d. h. „die 
Zerstörung und Misshandlung anderer Menschen“ (ebd., 239). 

Aus diesen Gründen schafft der Verzicht, auf den sich Simmel 
bezieht, innerhalb der Beziehungen zwischen den Menschen die 
Voraussetzungen für eine reale Freiheit, für ein ‘Sein-Lassen’: 
„darum ist das freie Ausleben der Persönlichkeit um so mehr 
wirkliche Freiheit, je mehr es sich im Verhältnis zu anderen freien 
Personen, als wenn es sich Sklaven gegenüber erweist“ (ebd., 259). 
Dies sind Aspekte, auf die Simmel große Aufmerksamkeit legt, 
besonders in seinem Exkurs über das Problem: Wie ist die 
Gesellschaft möglich? (2021b, 42-61) in dem er betont, dass wir „die 
Tatsache des Du“ fühlen (ebd., 45). Diese Tatsache verdeutlicht die 
Irreduzibilität des Anderen und seiner Andersheit, sowie seiner 
Freiheit3. 

 
3 Wir fühlen „das Du als etwas von unsrer Vorstellung seiner Unabhängiges, etwas, das 

genau so für sich ist, wie unsre eigne Existenz”; wir fühlen aber, dass „dieses Für-Sich des 
Anderen uns nun dennoch nicht verhindert, ihn zu unsrer Vorstellung zu machen, daß etwas, 
das durchaus nicht in unser Vorstellung aufzulösen ist, dennoch zum Inhalt, also zum Produkt 
dieses Vortellens wird – das ist das tiefste, psychologisch-erkenntnistheoretische Schema und 
Problem der Vergesellschaftung” (Simmel, 2021b, 45). Allerdings hebt diese Sicherheit 



MONICA MARTINELLI | 49 

Simmel erkennt, dass es im allgemeinen Denken in der Regel für 
falsch erachtet wird, auf etwas zu verzichten, insbesondere in der 
modernen Zeit, die dazu neigt, die Freiheit als Abwesenheit von 
Bindungen, Verpflichtungen und Beziehungen zu verabsolutieren. 
Auf diese Weise bedenkt man jedoch nicht, dass eine freie 
Entscheidung nur dann wirklich frei ist, wenn sie anderen den Weg 
zur Freiheit ebnet. 

Die Freiheit erweist sich als relationale Erfahrung, die innerhalb 
der Beziehung zu einem Du und einem Gegenstand einen 
irreversiblen Schritt markiert: doch dies ist das proprium des 
moralischen Handelns, das Simmel zufolge – wie es in seiner 
Lebensanschauung heißt – derartig ist, weil es nie auf sich selbst 
zurückgeht, „sondern in der vorwärts strebenden Richtung des 
Lebens als solchen läuft”, in der Richtung des Anderen, der Welt 
usw. (2021e, 420). 

Jede Moralität, die in übertriebenem Maße auf die bloße 
Vervollkommnung des eigenen Ich ausgerichtet ist, vernachlässigt 
einerseits die relationale Dimension des ganzen Menschen und 
mithin der Freiheit, sodass letztere hierdurch geschmälert wird. 
Andererseits bringt eine rein äußerliche und/oder objektive 
Vermehrung des Besitzes die Gefahr mit sich, dass sich 
beispielsweise das Streben nach kulturellen Errungenschaften und 
immer mehr technischen Zielen lähmend auswirkt für „jene 
persönlichste, innerlichste Seite des sittlichen Handelns (…), die 
nicht sowohl fragt, was man tut, als wie man es tut, nicht nach der 
Grösse des Vollbrachten, sondern nach der Grösse und dem 
Schwange der Gesinnung, die seine Vollbringung erforderte“ 
(Simmel, 1991, 254-255). 

 
den Umstand nicht auf, dass das Du etwas Anderes ist, etwas Unabhängiges: Das 
Du ist genau so für sich, „wie meine eigne Existenz”, denn „die andre Seele hat für mich eben 
dieselbe Realität wie ich selbst“ (ebd., 44). 



50 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 

Hier ist die Sorge zu erkennen, die Simmel vor allem in den 
Schriften nach der Einleitung thematisieren wird4: Nämlich die 
Besorgnis über einen Verfall der Kultur in ihren objektiven 
Erscheinungsformen, verbunden mit der Gefahr, den Wert der 
‚inneren Kultur‘ aufzugeben, und zwar – paradoxerweise – trotz des 
Nachdrucks, der auf das Individuum gelegt wird. Ein derartiger 
Verfall lässt das Pendel vollständig auf die andere Seite umschlagen: 
Nämlich auf die einer abstrakten Idee von Freiheit – getrennt von 
der Globalität des individuellen Daseins. Mithin kündigt sich die 
Gefahr einer materialistischen Freiheitsauffassung an, die mit der 
Steigerung der technischen Möglichkeiten einhergeht, die als das 
Organ gesehen werden, das dazu imstande ist, die individuellen und 
kollektiven Möglichkeiten zu erweitern und somit jenes Maximum 
zu gewährleisten, das durch das Moralprinzip der Freiheit 
herbeigesehnt wird. 

Simmel liest gerade in diesem möglichen Ausgang die paradoxen 
Seiten der Moderne, einer Epoche, in der die Möglichkeiten 
individueller Freiheit zunehmen, und zugleich auch die Formen der 
Unterordnung unter ihre Mechanismen: „So ist der Mensch 
gleichsam aus sich selbst entfernt, zwischen ihn und sein 
Eigentlichstes, Wesentlichstes, hat sich eine Unübersteiglichkeit 
von Mittelbarkeiten, technischen Errungenschaften, Fähigkeiten, 
Genießbarkeiten geschoben” (2017a, 674). 

Das Streben nach dem Maximum an Freiheit bringt das 
Bewusstsein von Grenzen mit sich. 

Die Annahme der Grenze erlaubt es im Übrigen, jene „leise 
Reserve“ (Simmel, 1991, 221) aufrecht zu erhalten, wodurch uns der 
Andere stets mit seinem freien Handeln überraschen könnte, mit 
seinem „anders handeln” (ebd., 279) gegenüber unseren 
Erwartungen und Vorstellungen und gegenüber den starren 

 
4 Siehe bspw. Philosophie des Geldes; Die Großstädte und das Geistesleben; Der Konflikt 

der modernen Kultur. 



MONICA MARTINELLI | 51 

Perspektiven des Mechanismus und des Dualismus, die in der 
Moderne vorherrschend sind. Was die „leise Reserve“ in 
Verbindung mit dem freien Handeln betrifft, handelt es sich, für 
Simmel, um eine unabdingbare Voraussetzung, welche die 
Bedingung selbst ausmacht, um zum Maximum von Freiheit zu 
gelangen. In der Tat formuliert er im Fragment Über Freiheit in 
Bezug auf das Handeln und auf menschliche Interaktion wie folgt: 

„Hier ist also das spätere nicht, wie im Mechanismus, eine bloße 
Umlagerung der Elemente des Früheren, da diese sonst wieder 
in die alte Lage zurückzubringen wären; jedes Stadium unserer 
seelischen Verfassung ist ein Neues, das nicht aus dem 
Vorherigen konstruiert, sondern abgewartet werden muss“ 
(Simmel, 2004a, 82). 

Es geht nicht allein darum – wie Kant gelehrt hat, die eigene 
Freiheit soweit zu beschränken, wie diese zusammen mit der 
Freiheit des Anderen bestehen muss, sondern vielmehr, radikaler 
gesagt, darum, von einem negativen Ausdruck der Freiheit zu einem 
positiven Ausdruck überzugehen, wobei das ‘Negative’ und das 
‘Positive’ einerseits im Sinne eines Urteils aufzufassen sind – die 
Freiheit verwirklicht sich nicht einfach als “Freiheit von”, sondern 
als “Freiheit zu/für” – und, andererseits, als Anzeige entweder der 
realen (positiven) oder nicht realen (negativen) Existenz eines 
Phänomens (nämlich gerade die Freiheit; ebd., 80-115). 

In diesem vielschichtigen Rahmen versucht Simmel zu zeigen, 
wie das Moralprinzip der Freiheit eine klare Bestimmung annimmt: die 
Freiheit existiert als konkrete relationale Freiheit. Da der Mensch als 
ein autoreferentielles, ein rein rationales Ich nicht existieren kann, 
besteht eine enge Verbindung von Moral und Freiheit. Die Moral 
beschreibt – noch bevor sie an die Pflichten erinnert – im Grunde 
die Verwurzelung des Menschen in der Beziehung zu den Anderen 
und zugleich in der Beziehung zu sich selbst, wo sich das Herz der 
Individualität befindet, die qualitative Innerlichkeit, die Simmel in 
verschiedener Weise umreißt, wobei er Begriffe verwendet wie 
bspw. das seelische Zentrum des Individuum, die personale Einheit 



52 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
oder ein tiefer Individualitätspunkt und sich häufig auf den Begriff 
„seelisch“ beruft, der auf Seele verweist. Letztere verweist auf etwas 
Innerliches, das imstande ist, alles in sich aufzunehmen, das dem 
Menschlichen wesensmäßig ist, und umfasst im lebendig-seelischen 
Dasein, jenseits der materialen und psychischen Dimension auch 
das Gewissen, die Innerlichkeit, das Verlangen, die Möglichkeit 
(Crone, Schnepf, Stolzenberg, 2010). In dem Beitrag Wie ist die 

Gesellschaft möglich?, wo Simmel seine soziologischen Apriori 
entfaltet, unterstreicht er, wie dieses innere Zentrum der 
Individualität sodann die Beziehungen formt und gleichzeitig von 
diesen geformt wird. In dieser Gegenseitigkeit erweist sich der 
Einzelne, der in Simmels frühen Schriften als das Ergebnis von 
Überschneidungen zwischen verschiedenen gesellschaftlichen 
Kreisen erschien, entlang seines intellektuellen Weges sehr deutlich 
als jener, der Gesellschaft hervorbringt und nicht nur das, sondern 
auch als jener, der sich nicht in seiner sozialen Rolle oder in einer 
Typisierung des Selbst erschöpft, sondern unwägbar, unverfügbar 
bleibt, so sehr, dass die Gesellschaft eine Begrenzung in der 
Integrität und Innerlichkeit des individuellen Selbst erfährt. Und die 
verschiedenen Dimensionen des Ich – die individuelle und die 
gesellschaftliche, so wie die rationale und sinnliche, usw. – lassen die 
konstitutive relationale Struktur des Einzelnen und des Soziallebens 
durchblicken. 

In gewisser Hinsicht ließe sich behaupten, dass das Thema der 
Moral und der Freiheit die Simmelsche Perspektive festigt, die es 
erlaubt, ihn als denjenigen Klassiker der Soziologie darzustellen, der 
am meisten auf eine relationale Soziologie ausgerichtet ist, sowie im 
weiteren Sinne auf ein relationales Denken (Emirbayer 1997; Lee 
und Silver 2012; Fitzi 2012, 2021; Ruggeri 2016; Sabido Ramos 
2017); diesbezüglich behauptet Pyyhtinen (2009), dass für Simmel 
das ontologisch-existenzielle Faktum des In-der-Welt-seins ein 
‘Mit-anderen-sein’ ist, und das Dasein des Einzelnen ist ein ‘Mit-
sein’, weshalb das Dasein ein Mit-dasein ist. 



MONICA MARTINELLI | 53 

In diesem Sinn ist es sinnvoll für Simmel, die Freiheit als eine 
Kategorie der Moral anzusehen.  

Simmel besteht auf dem Umstand, dass die Freiheit etwas 
braucht, das ihr gegenübersteht – ein Du, eine Idee, ein äußeres 
Objekt (ein Gegenwurf) –, in dem sie sich verwirklichen kann; 
demnach würde sie ohne einen solchen Anhaltspunkt in der Luft 
hängen und „schweben, wie ein transitives Verbum ohne Objekt” (1991, 
236, 261). In der Soziologie führt Simmel aus, dass  

„die Freiheit für ein Wesen [...], das mit andren in Verbindung 
steht, [...] eine viel positivere Bedeutung [hat]. Sie ist eine 
bestimmte Art der Beziehung zu der Umgebung, eine 
Korrelationserscheinung, die ihren Sinn verliert, wenn kein 
Gegenpart da ist. [...] die Freiheit ist kein solipsistisches Sein, 
sondern ein soziologisches Tun, kein auf die Einzahl des 
Subjektes beschränkter Zustand, sondern ein Verhältnis“ 
(2021b, 98-99).  

Der Verweis auf eine Art Grenze im Bezug zur Freiheit 
rechtfertigt keineswegs die Schlussfolgerung, wonach diese also 
lediglich ein Mittel gegenüber anderen Zwecken sei – die 
moralischen Zwecke, mit ihren definierten Inhalten – anhand derer 
die Freiheit, von einem gewissen Maß an, begrenzt werden muss, 
da sie sich sonst zur Erlangung derartiger Zwecke gar als schädlich 
erweisen kann. Dieses ist, seiner Meinung nach, eine verzerrte Sicht 
der Dinge: in diesem Fall, umklammert von der unhaltbaren 
Situation, die daher rührt, auf kohärente Weise und in höchstem 
Maße die moralischen Ziele (die als Ziel und Inhalt der Pflicht 
angesehen werden) verwirklichen zu müssen, können wir jedoch die 
Tatsache nicht annehmen, in eine Situation der Ungewissheit, der 
Ambivalenz gestellt zu sein – also in das, was es uns erlaubt, uns 
nicht vom Leben zu entfernen. 

Für Simmel geht Unsicherheit mit moralischem und damit 
freiem Handeln einher, wenn Moral und Freiheit von der 
Abhängigkeit von vorab festgelegten und eindeutigen Regeln oder 
Imperativen befreit werden. Das Subjekt bleibt darüber im Zweifel, 



54 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
ob es den richtigen Weg eingeschlagen hat. Eine offene Spannung 
bleibt bestehen. Auch aus diesem Grund ist sich Simmel darüber 
bewusst, dass sich die reine Form moralischer Freiheit in der 
Lebenspraxis nur schwer erreichen lässt. Diese Spannung bleibt 
jedoch der noch so fragile Boden, auf dem Freiheit entsteht. Das 
Individuum wird bei seinen Entscheidungen mit einer Vielzahl von 
Perspektiven und Erfahrungen, Ideen und Darstellungen 
konfrontiert, die es herausfordern: Eine Situation ständigen 
Zögerns, fortwährenden Entscheidens sowie der Übernahme von 
Verantwortung für die Konsequenzen der eigenen Entscheidungen 
in einem Kontext von angesichts der einzuschlagenden Wege 
unvermeidlich stets unvollkommenen Kenntnissen5. 

Mit dem Moralprinzip der Freiheit ist Simmel bestrebt, die Moral 
dem Dogmatismus eindeutiger Regeln oder Imperative zu 
entziehen und das Problem in Sphären zurückzuführen, die mit den 
Handlungen und Entscheidungen der Subjekte eng verbunden sind 
– Bereiche, bei denen die Freiheit ins Spiel kommt und wo 
Unsicherheit, Ambivalenz und Zweifel anwesend sind. 

Simmel sieht die in der Moderne gegenwärtige Gefahr, 
abstrakten Systemen, anstatt dem Subjekt, alle Verantwortung 
zuzuschreiben und dadurch auch die Freiheit selbst in Schach zu 
halten, wenn die Moral mit einem einzigen kategorischen Imperativ 
identifiziert wird. 

Der Ort der Entschiedenheit sowie der Moral, besteht aus dem 
Individuum.  

 
5 Im Essay Über Freiheit, so schreibt Simmel (obgleich er einige Situationen 

realer Zwänge anerkennt): „Was wir Zwang nennen, besagt immer nur, dass wir 
uns für die eine Seite einer Alternative entscheiden, deren andere zu ergreifen nicht 
absolut ausgeschlossen wäre, wenn wir nur den Preis bezahlen wollten, den eben 
diese andere Entscheidung fordert. Nur dass gewisse Preise gemäß den normalen 
Wertskalen sozusagen gar nicht in Betracht kommen, scheint uns die 
entsprechenden Betätigungen der Freiheit a priori auszuschließen und konstituiert 
damit die sogenannte »Zwangslage«“ (2004a, 97). 



MONICA MARTINELLI | 55 

Dieses Subjekt stellt jedoch keine kompakte und 
selbstreferentielle substanzielle Einheit dar: sein freier Wille 
entspricht nicht mechanisch einem einzigen kategorischen 
Imperativ, in dem in eindeutiger Weise das Einvernehmen der 
Vernunft mit sich selbst vorrangig ist, ohne das es keine Freiheit 
gäbe; vielmehr reagiert er, in der Konkretheit des Handelns und des 
gesellschaftlichen Interagierens, auf eine verstrickte und komplexe 
Gesamtheit historischer Umstände, psychologischer Motivationen 
und gesellschaftlicher Tatsachen6. 

Simmel will aber damit nicht auf die Anerkennung einer 
Objektivität der Moral verzichten. Ganz im Gegenteil, postuliert er 
doch die Existenz einer moralischen Notwendigkeit. Worum es 
geht ist vielmehr, diese Notwendigkeit zu legitimieren, indem die 
Wurzel der moralischen Freiheit aufgesucht wird. 

Simmels Überlegungen verlagern sich also auf die Ebene der 
allgemeinen Struktur des Lebens, wobei er den metaphysischen 
Topos ermittelt, von dem das Moralprinzip der Freiheit herstammt: 
Ein Ort, der Simmel zufolge nicht mit einer abstrakten Wirklichkeit 
übereinstimmt, die jenseits des Lebens liegt, gleichsam als wäre sie 
diesem gegenüber etwas Eigenständiges. Es handelt sich vielmehr 
um den Ort, an dem historische Umstände, psychologische 
Motivationen und gesellschaftliche Tatsachen einander begegnen. 
Und eben hier platziert Simmel das moralische, zur Freiheit 
befähigte Subjekt – das Individuum in seiner Innerlichkeit – und 
auch seine Handlungen. 

 
6 So schreibt Simmel im Vorwort der Einleitung in die Moralwissenschaft: die Moral 

hat „als Teil der Psychologie und nach deren sonst festgestellten Methoden, die individuelle 
Willensakte, Gefühle und Urtheile zu analysieren, deren Inhalte als sittliche oder unsittliche 
gelten. Sie ist andrerseits ein Theil der Sozialwissenschaft, indem sie die Formen und Inhalte des 
Gemeinschaftslebens darstellt, die mit dem sittlichen Sollen des Einzelnen im Verhältnis von 
Ursache oder Wirkung stehen. Endlich ist sie ein Theil der Geschichte, indem sie auf beiden 
genannten Wegen jede gegebene moralische Vorstellung auf ihre primitivste Form, jede 
Weiterentwicklung derselben auf die historischen Einflüsse, die sie treffen, zurückzuführen hat 
uns so auch auf diesem Gebiete die historische Analyse als die Hauptsache gegenüber der 
begrifflichen anerkennen lässt” (2021a, 10). 



56 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 

In diesem Zusammenhang verfasst er 1913 Das individuelle Gesetz. 

Ein Versuch über das Prinzip der Ethik (Simmel, 2022, 417-470), 
woraus im folgenden Absatz einige Aspekte betrachtet werden7. 

3. Subjektivität und Objektivität der Moral 

Der Aufsatz Das individuelle Gesetz entwickelt und vollendet, was 
bereits in der Einleitung in die Moralwissenschaft aufgekommen war, 
nämlich Simmels Vergleich mit Kant und die Umkehrung des 
Kategorischen Imperativs zusammen mit seiner Kritik einer 
idealistischen Ethik. Während Kant seinen Imperativ als universal 
auffasst, also als für alle Individuen gültig und imstande, ihre 
Handlungen anzuleiten, umreißt das Individuelle Gesetz einen 
moralischen Imperativ, der für jedes Individuum spezifisch ist und 
allgemein alle Handlungen jenes Individuums berührt. Die 
Moralität des Individuums verbindet sich hier mit der Authentizität 
des Daseins und nicht mit einer universalen Norm. 

Wie Lee und Silver (2012) betonen, muss der Vergleich zwischen 
Simmel und Kant in Bezug auf die Moral – ein andauernder und 
sorgenvoller Vergleich – im Lichte der beiden Richtungen von 
Simmels Denken aufgefasst werden. In erster Linie, die Richtung in 
Bezug auf Simmels bereits erwähnte relationale Sicht: mittels der 
Letzteren distanziert sich dieser nämlich von der Kantischen Moral, 
da er das Individuum an sich als von der Beziehung zwischen 
entgegengesetzten Polen bewohnt und mit-zugehörig erachtet – 
und er setzt es in ein Netz von Wechselwirkungen, die sich 
beständig aufbauen, lösen und wiederverbinden und so die 
Gesellschaft geschehen lassen, so sehr – wie er in der Schrift 
Grundfragen der Soziologie von 1917 schreibt –, dass das sich 
Verbinden zwischen den Subjekten beinahe ästhetische Normen 

 
7 Dieser Essay geht dann bekanntlich in die Schrift Lebensanschauung aus dem 

Jahr 1918 ein, genauer gesagt bildet er das vierte Kapitel dieser weiter oben bereits 
erwähnten Schrift. 



MONICA MARTINELLI | 57 

hervorbringt, nach denen die instrumentellen Zwecke gegenüber 
der Priorität des Eingehens von Beziehungen als solcher, sowie der 
Lust am Eingehen von Beziehungen an und für sich zurückgestellt 
werden. 

In zweiter Linie, ist Simmels Perspektive der Lebensphilosophie 
zu berücksichtigen oder, anders gesagt, seiner Lebenssoziologie (so 
angeregt bei Lash, 2005; Steinmann, 2007; Levine und Silver, 2010): 
diese Perspektive bietet einen neuartigen Blick auf das Thema der 
Moral sowie auf jenes der Freiheit, begründet auf einer Ethik der 
individuellen Authentizität, die dem Leben entspricht (und darauf 
antwortet). Es handelt sich hier um einen entscheidenden Punkt. 
Denn bekanntlich ist die Simmelsche Lebensphilosophie innerhalb 
einer kulturellen Strömung verortet, die verschiedene Disziplinen 
durchzieht im europäischen Kontext zu Anfang des 20. 
Jahrhunderts (Jankélévitch 2013; Pyyhtinen 2012; Kemple 2019). 
Dieses Thema verwebt sich bei Simmel insbesondere mit der 
kritischen Untersuchung einer Epoche (Fitzi 2002, 2021; Thouard 
2018; Böhringer 2018), in welcher sich zum einen autoreferentielle 
Technizismen und Spezialistentum gegenüber der Integrität des 
Lebens durchsetzen, während zum anderen eine verschärfte 
Individualisierung paradoxerweise zur Auflösung der individuellen 
Existenz führt. In der Frage des Lebens spiegelt sich darüber hinaus 
Simmels soziologische Metaphysik (Harrington und Kemple 2012), 
die nicht auf organizistische totalisierende Sichtweisen des Realen 
setzt, noch auf eine vitalistische, rein physiologische oder 
psychische Spontaneität und auch nicht auf eine substanzialistische 
Ansicht. Die Simmelsche Metaphysik bewegt sich auf einer Ebene 
des Konkreten, die den unendlichen Prozess des Lebens 
zusammenhält mit den Formen, in denen es sich uns darbietet, 
ebenso wie die verschiedenen Dimensionen, die es bewohnen – die 
offenkundigeren und die nicht sichtbaren, bzw. nicht unmittelbar 
messbaren wenn auch erfahrbaren. Und auf dieser Ebene, stimmt 
das Leben – „die Urtatsache” (Simmel, 2021f, 189) – nicht überein 
mit einer reinen Äußerlichkeit, Funktionalität unendlicher 
Anhäufung von Ereignissen überein. Es lässt sich nicht „zu einem 



58 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
technischen Problem” (Simmel, 2017d, 176) reduzieren, wie dies in der 
Moderne geschieht, wobei auch die Erfahrung des Lebens in 
mechanizistische Perspektiven verschlossen wird, die die 
Kontinuität des Lebens zunichtemachen und schließlich die 
Freiheit, die Kreativität, die Innerlichkeit und die individuelle 
Authentizität ersticken. 

In diesem Zusammenhang erarbeitet er Das individuelle Gesetz, das 
sich, indem es die Spannung oder vielmehr die Beziehung zwischen 
der subjektiven und der objektiven Ebene aufrechterhält, orientiert 
sich an einer Entsprechung zum Leben. 

Angesichts der Alternative einer Moral, die sich entweder nur 
vom individuellen Gewissen ableitet, oder nur von dem 
überindividuellen Gesetz, 

„glaube ich, daß es ein Drittes gibt: das objektive Sollen eben 
dieses Individuums, die aus seinem Leben heraus an sein Leben 
gestellte Forderung, die prinzipiell unabhängig davon ist, ob es 
selbst sie richtig erkennt oder nicht (…) Das Individuelle 
braucht nicht subjektiv zu sein, das Objektive nicht 
überindividuell. Der entscheidende Begriff ist vielmehr: die 
Objektivität des Individuellen“ (Simmel, 2021e, 408). 

Für Simmel sind Sein und Sollen auf dem Leben begründet. Die 
Pflicht ist kein Phänomen, das an den Inhalt gebunden und durch 
diesen definiert ist. „Sein und sollen sind nur verschiedene Formen 
des rätselvollen Lebens“ (Simmel, 2012, 824): die Pflicht wird also 
eine objektive Pulsation des Lebens und ist für Simmel, genauer 
gesagt, eine Verantwortung, als Antwort innerhalb der Beziehung 
zum Leben. Die Inhalte der Pflicht, des Sollens, entwickeln sich 
beginnend mit der Gesamtheit des Lebens. Wenn das moralische 
Gesetz von der Einheit des Lebens herstammt, so muss es für mich 
gültig sein, für meine Existenz, welche eine Erscheinung von jenem 
Leben ist. Wohingegen gilt: 



MONICA MARTINELLI | 59 

„Der kategorische Imperativ hebt entsprechend die Freiheit auf, 
weil er die einheitliche Totalität des Lebens aufhebt, zugunsten 
der atomisierten Taten, die und deren Wertung nach einem 
begrifflichen System das Leben unter sich beugen, ihm seine, 
d.h. ihre Bedeutung bestimmen“ (Simmel, 2022, 434). 

Wenn man auf der kantischen Position verharrt – wonach es 
nicht das ganze Individuum ist, das sich ein moralisches Gesetz gibt, 
sondern allein jener Teil von ihm, der die überindividuelle Vernunft 
darstellt – kommt man nicht über das Prinzip hinaus, wonach das, 
was das Individuum befehligt etwas sein muss, das über es 
hinausreicht: das universale Gesetz wird abstrakt, da es von der 
Verbindung mit dem Leben abstrahieren muss. 

Der Kern des Essays lautet: Es ist das ganze Individuum und 
nicht nur derjenige Teil von ihm, der sich nur an den Willen, an der 
Rationalität appellieren kann, den sich das moralische Gesetz gibt; 
deshalb verbindet sich das individuelle Gesetz mit der Antwort, die 
das Individuum dem Leben gegenüber ausarbeitet. Das individuelle 
Gesetz bedeutet, dass die Entscheidungen des Menschen ein 
Ausdruck der Gesamtheit seines Daseins sind, seiner Realität und 
Idealität, seines Seins und seines Sollens: 

„Hier wird ein Grundverhältnis des seelischen Lebens wichtig, 
das innerhalb der Ethik vielleicht noch nicht hinreichend 
beachtet ist. In jedem Verhalten von uns ist der ganze Mensch 
produktiv, und nicht nur, wie die Vernunftmoral meint, das 
reine Ich oder das sinnliche Ich” (ebd., 445)8. 

 
8 Offenkundig ist Simmels Distanz, nicht nur von Kant, sondern auch von den 

organizistischen Sichtweisen des Gesellschaftslebens, wie bspw. jene von 
Durkheim auf soziologischem Gebiet, mit seiner Idee eines homo duplex, also eines 
individuellen Wesens, das sein Fundament in der organischen Dimension hat, die 
ihn bindet, und ein gemeinschaftliches Wesen, also das, was die gehobenste 
Wirklichkeit des Individuums darstellt als Teil der moralischen Ordnung der 
Gesellschaft (Durkheim, 2007). Simmel distanziert sich von der Annahme einer 
gesellschaftlich abgeleiteten Moral: Die Simmelsche Moral beharrt auf der 



60 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 

Das individuelle Gesetz stellt jene Form dar, mit der Simmel die 
Implikation der individuellen Freiheit und Moral zum Ausdruck 
bringt. Will man die Entwicklung der Individualität und der Freiheit 
nicht lähmen, indem man zulässt, dass diese in dem abstrakten 
Imperativ zerbrechen, der das Sein und das Sollen zerreißt, so erwirbt 
das freie Handeln seinen ethischen Wert allein in der Beantwortung 
des Lebens. Daher hängt das Sollen nicht von einer äußeren Norm 
ab, und verwirklicht sich nicht mittels der Anpassung an diese, wie 
dies hingegen innerhalb der vitalistischen/relationalen Sichtweisen 
des Soziallebens geschah, wo die Moralität aufgrund der 
Zustimmung zu äußeren Normen gemessen wird. 

In seiner Soziologie erachtet Simmel die ethische Dimension als 
etwas, das die Seele in ihrer Innerlichkeit berührt, und das 
notwendig nicht von den äußeren Beziehungen abgeleitet werden 
darf. Jedoch kommt diese innere ethische Tätigkeit, in der Tat, in 
verschiedenen Formen der Handlung und gesellschaftlicher 
Wechselwirkung mit anderen und mit anderem als sich selbst zum 
Ausdruck: Sein relationales Denken, gleichwohl es das Subjekt ins 
Zentrum stellt, hält die individuelle und die gesellschaftliche Ebene 
zusammen (Martinelli, 2023). Das moralische Leben betrifft den 
ganzen Menschen entlang des gesamten Lebenswegs: abgesehen 
von einem universalen Imperativ, der objektiv definiert ist, findet 
die Moralität ihre Quelle in der authentischen Individualität – die 
authentisch ist, gerade weil sie Verstand und Sinnlichkeit, Vernunft 
und Wunsch zusammenhält –, weit über die Spaltung des Ichs 
hinausgehend, die paradoxerweise gerade im Namen der Freiheit 
und der individuellen Selbstbestimmtheit vollzogen wird, bis zum 
Hervorgehen eines „Wesen[s] ohne Qualität“ (Simmel, 2017c, 221-
222)9. Die Authentizität steht ferner im ganzen Menschen als 

 
Verwicklung des Individuums in seiner Innerlichkeit und Integrität, die seine 
relationale Dimension berührt. 

9 Um die vollständige Autonomie des Ichs zu behaupten, hat man nämlich 
entschieden, das Individuum nicht Befehlen auszusetzen, die von etwas anderem 



MONICA MARTINELLI | 61 

Antwort auf das Leben auf dem Spiel, und spiegelt in der 
individuellen Existenz die Bewegung der Ausstellung des Lebens – 
als “Mehr-Leben” – um“Mehr-als-Leben” hervorzubringen, also 
(relationale, organisatorische, kulturelle, usw.) Formen, deren 
Vitalität davon abhängt, die polare Spannung zwischen Prozess und 
Form, unendlich und endlich, Freiheit und Bindung innerhalb von 
Handeln und Wechselwirkung offenzuhalten. 

Was aber das menschliche Handeln als ‘moralisch’ ausweist, ist 
die individuelle Realisierung einer Ebene des Seins, die sich – 
gleichwohl sie transzendent ist – im Werden des Lebens wandelt, 
und somit eine Entscheidung, eine Handlung verlangt. Und solange 
„die einzelnen Lebensmomente, Antriebe, Entschlüsse in die Einheit einer 

stetigen Existenz verwebt sind, haben sie nur in Beziehung zu deren Zentrum 

und Ablauf eine Bedeutung, bestehen überhaupt nur als die Atemzüge solchen 

individuellen Lebens“ (Simmel, 2021e, 371). Die Handlung – als 
Lebensaugenblick, der das ganze Leben reflektiert – lässt sich nicht 
in einem vorgefertigten Begriffsschema (oder in einem universalen 
Gesetz) erschöpfen: einerseits untersteht sie den Definitionen und 
Typisierungen, andererseits kommt es aber nicht letzteren zu, das 
Handeln auszuweisen, das einen Sinn hat, wenn es hinsichtlich jener 
konkreten Existenz verstanden wird, deren Atem es ist. 

Wenn also das moralische Gesetz – der kategorische Imperativ 
von Kant – letztlich eine unangemessene Universalität an den Tag 
legt, da sein Gebot – auch wenn es vorgibt für den ganzen 

 
als ihm selbst kommen. Mit einer Folge: „da er [Kant] nun alle Heteronomie verwirft, so 
muß er dies durch Zerreißung des Individuums in Sinnlichkeit und Vernunft zu ermöglichen 
suchen“ (Simmel, 2021e, 355). Gleichsam kommt man so zu einer Spaltung im 
Individuum selbst: „Tatsächlich ist die Heteronomie nicht beseitigt, sondern nur aus dem 
Verhältnis zu einem Außen in das innerliche (…). Die Illusion, daß, wenn die Vernunft der 
Sinnlichkeit befiehlt, damit doch ›wir selbst‹ uns das Pflichtgebot geben, kann Kant nur durch die 
in keiner Weise erwiesene, naiv dogmatische Behauptung stützen, daß jener vernunftmäßige, 
allgemeingültige Teil von uns das ›eigentliche‹ Ich, das Wesen unseres Wesens ausmache“ (ebd.). 
Damit wird aber die Gesamtheit unserer Sinneserfahrungen an den Rand gedrängt 
und „die Bestimmung durch das Sinnliche [wird] also zur Unfreiheit“ (Simmel, 2004a, 113). 

 



62 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
Menschen zu gelten – nicht aufgrund der lebendigen Ganzheit des 
Menschen ausgedrückt wird, sondern nur unter Verweis auf seine 
rationale Dimension, postuliert die moralische Pflicht, die in dem 
enthalten ist, was Simmel als das individuelle Gesetz definiert, eine dem 
Leben selbst immanente Universalität, so wie das Ideal der 
Wirklichkeit immanent ist (Ferrara, 1999). 

Der Anspruch, ein Partikulares (eine Handlung, einen Begriff, 
eine Norm, usw.) zum Universalen zu erheben, und mithin seine 
Unterschiede, Ambivalenzen und Spannungen abzuschwächen, 
bekräftigt jene Einstellung, die den Dingen und den Handlungen 
selbst eindeutige Bedeutungen auferlegt, andernfalls würde es 
absurd zu glauben, dass die Moral universal ist. Simmel möchte 
hingegen Vielfalt und Unterschiede bewahren ohne jedoch die 
Objektivität der moralischen Pflicht zu verlieren, die er als lebendige 
Pflicht auffasst. Die Absicht Simmels besteht nämlich darin, den 
Gedankengang auf den Kopf zu stellen. Zu diesem Zweck zitiert er 
das Beispiel des Egoismus und behauptet, dass es abschweifend sein 
könnte zu denken, dass der Egoismus – der gemeinhin als 
Gegenbegriff zur Moralität und des Inhalts des Moralgesetzes 
angesehen wird – den Charakter der Individualität besitzt, weil er 
aus dem universalen Gesetz verbannt wurde: 

„im Gegenteil, da der Egoismus, sich immer auf ein Haben 
richtet, da er den Menschen aus seinem Zentrum heraus auf 
Objekte hinführt, die schließlich auch Andere haben können 
oder wollen, so liegt in ihm immer eine Entindividualisierung, 
eine Intention auf ein irgendwie Unpersönlich-Allgemeines“ 
(Simmel, 2021e, 368-369). 

Was nicht moralisch ist, muss darum nicht automatisch oder 
notwendig wirklich oder individuell sein; im Gegenteil, 
paradoxerweise kann es – da es ja entpersonalisierend ist – weitaus 
allgemeiner und universeller sein als das, was wir traditionell als 
tugendhaft und moralisch erachten. 



MONICA MARTINELLI | 63 

Durch verschiedene Beispiele (darunter die Entscheidung des 
Menschenwesens, das Gute zu tun), expliziert Simmel seine Idee: 
die moralische Dimension lässt sich nicht aufgrund einer 
bestimmten Idee von Universalität universalisieren; sie hat vielmehr 
zu tun mit der Vielfalt, die mit den Entscheidungen des einzelnen 
Individuums zu tun hat, sowie mit dem Bezug dieser 
Entscheidungen zum Dasein. Die moralische Entscheidung bringt 
in diesem Sinne eine Art metaphysische Einsamkeit (vgl. ebd., 367) mit 
sich: Die Moralität waltet eben solange der Mensch mit sich selbst 
alleine ist, solange das Individuum, der Strömung des Lebens 
folgend, sozusagen gegen den Strom schwimmt, also von dem 
„breiten Wege der Sünde” weg (ebd., 369) – ‘breit’ im Sinne von 
allgemein und universell beschritten –, und gegen jene 
Bestimmungen, die ihn mit vielen anderen gemein und 
gleichmachen im Namen der Zustimmung zu identischen 
Naturgesetzen, Institutionen, Rechtsregeln, Gewohnheiten. 

All das heißt für Simmel nicht, eine Lockerung der individuellen 
moralischen Kontrolle, eine Freigabe aus einer Pflicht oder die 
Annahme eines Relativismus, der einen übertriebenen Rückzug auf 
das eigene Selbst rechtfertigt. Im Gegenteil, gerade in diesem Punkt 
ist – wie McCole (2019) bemerkt – die Objektivität, auf die sich Das 

individuelle Gesetz bezieht nicht frei von Zweideutigkeit und nicht 
leicht auflösbaren Spannungen, die aber innerhalb kulturellen und 
historischen Strömungen der Epoche angesiedelt sind, in der 
Simmel lebt, nämlich nach einem Weltkrieg, und die die Gefahr 
durchscheinen lassen, die Authentizität bisweilen einseitig zu 
verstehen, also als strenge Kohärenz zu jener Dimension des Ichs, 
die gesellschaftlich definiert und an gesellschaftliche Pflichten 
gebunden ist. Trotzdem, wenn man zu Das individuelle Gesetz auch 
andere Simmelsche Texte assoziiert (so bspw. Hauptprobleme der 

Philosophie, 2021c; und Ethik und Probleme der modernen Kultur, 2012) 
ist es möglich, dass ein etwaiger Pflichtenkonflikt innerhalb eines 
Individuums nicht nur in Bezug auf die äußeren Bedürfnisse auftritt, 
die sich aus seinen Zugehörigkeiten und Überschneidungen mit 
gesellschaftlichen Kreisen ableiten, sondern auch von dem 



64 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
“Verhältnis zwischen der Einheit, die der Mensch ist, und der Vielheit, die 

seine Aufgaben sind” (2021c, 138). In diesem Sinne bringt moralisches 
und freies Handeln einen unvermeidlichen Konflikt mit sich, da es 
keine vorgefertigten Lösungen gibt. Es sollte auch gesagt werden, 
dass für Simmel der Konflikt 

„die Schule ist, in der das Ich sich bildet: je einheitlicher, wir das 
Ich gestalten wollen, desto konfliktvoller wird es sein. Je tiefer 
jeder Eindruck in das Innenleben hinuntergreift, desto mehr 
Konflikte werden entstehen, desto mehr als Einheit aber wird 
sich der Mensch auch fühlen. Der Konflikt ist gerade die Form, 
in der das Ich sich bildet (…). Im niederen Gefühl wird es nicht 
so leicht zum Konflikt, aber auch nicht so leicht zum starken 
Ichbewußtsein kommen” (2012, 843-844). 

Also zu behaupten, dass Moral sich nicht universalisieren lässt, 
bedeutet einen Weg einzuschlagen, der von dem Anspruch (also 
letztlich dem der Moderne innewohnenden Anspruch) verschieden 
ist, ein Partikulares zum Universalen zu erheben, und so den 
moralischen Antrieb des Individuums abzuschwächen, gleichsam 
als sei dieses nur moralisch, ausgehend von der Zustimmung zu 
irgendetwas, das außerhalb von ihm ist – gesellschaftliche oder 
kulturelle, allgemeine und äußerliche Dimension. Die 
Verantwortung ist zuallererst individuell und ist ein Ausgangspunkt, 
und nicht das Produkt eines historisch-gesellschaftlichen Prozesses 
oder einer institutionellen Organisation; daher bedarf die Moral 
keiner Rechtfertigungen, in diesem Sinne ist sie stets der Freiheit 
verbunden. 

4. Ein ‚A-priori‘ jeder Sittlichkeit und des ethischen Lebens  

Die Moderne erschafft die Bedingungen, durch welche die 
Moral im Begriffsvokabular beispielsweise als Pflicht, als Disziplin 
oder als Normenkonformität aufgefasst wird. So verstanden würde 
die Moral mit der Erfüllung einer Norm übereinstimmen, geht man 



MONICA MARTINELLI | 65 

davon aus, dass es in jeder Lebenslage stets nur eine gute und 
tugendhafte Entscheidung gibt und dass es rational/vernünftig sei, 
in dieser Weise zu handeln. Die Verantwortung der Subjekte wird 
somit ausgeschlossen. 

Und, so sehr das Gesetz nützlich ist für das kollektive Leben, 
erschöpft es nicht die Moral und Moralität. Bezeichnenderweise 
schreibt Simmel: auch wenn wir den Hilfsbedürftigen helfen, oder 
kulturelle, patriotische, humanitäre Handlungen entfalten, wenn 
diese Handlungen einmal ausgeführt sind, wird hiermit die Moral 
nicht erschöpft, weil der Mensch „sittlich ist (nicht nur Sittliches tut)“ 
(2021e, 360)10. 

Anstatt sich an die Moral des individuellen Gesetzes zu halten, 
in dem die Moral aus dem Leben herstammt, ist man häufig in der 
Modernität dazu verleitet, sich an die Regeln zu halten und den 
moralischen Impuls abzustellen. Auf diesem Weg wird man 
Ausführer, indem man der Freiheit entsagt: Die eigene moralische 
Korrektheit wird abhängig von dem Eifer gemessen, mit welchem 
man die Norm respektiert. 

In einer Gesellschaft, die auf der Annahme basiert, dass die 
moralischen Haltungen von außen hervorgebracht werden, 
vollzieht sich eine Verkehrung der Wirklichkeit: aber „ethisch ist das 

Wollen selbst, nicht der von ihm schon gelöste Wert und Inhalt’ (GSG 21, 
815). Tatsächlich „sind wir nicht nur dafür verantwortlich, daß wir einem 

bestehenden Gesetz gehorchen oder nicht, sondern schon dafür, daß dieses Gesetz 

für uns gilt“ und existiert (ebd., 421). 

 
10 So lautet das gesamte Zitat: „Diese kontinuierliche Sittlichkeit vielmehr orientiert sich 

nicht nach einem irgendwie äußerlichen festgelegten Wertpunkt (…), sondern sie ist gleichsam der 
Rhythmus, in dem das Leben seiner tiefsten Quelle entströmt, nicht nur die Tönung dessen, was 
man Handlungen nennt, vielleicht nicht einmal nur des Willens, sondern des ganzen Seins: sie 
liegt in jedem Gedanken und der Art seiner Äußerung, in Blicken und Worten, im Fühlen der 
Freuden und Ertragen der Leiden, ja auch in dem Verhältnis zu den Gleichgültigkeiten des 
Tages. Dieser ganze Zusammenhang des Lebens ist bei dem Menschen, der sittlich ist (nicht nur 
Sittliches tut)“ (2021e, 360). 



66 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 

Für Simmel ist die Moral ein typischer Zug des Menschen, nicht 
etwas, das ad hoc ausgearbeitet und zu einem späteren Zeitpunkt in 
die Existenz und das Verhalten des Menschen eingeführt wird. Die 
Moral fällt nicht mit einem Kodex von Regeln und Gesetzen 
zusammen, welche man die Menschen lehrt – weshalb man, wenn 
diese Regeln angewandt werden, moralisch ist. Für Simmel ist Moral 
sowie auch Freiheit nicht ein gesellschaftliches Produkt. 

Im Zusammenfallen zwischen der Moral und dem Kodex von 
Regeln gibt es eine Vision des gesellschaftlichen Lebens, in der die 
Verantwortung unpersönlichen Elementen anvertraut und den 
Subjekten entzogen wird. Simmel geht es darum zu unterstreichen, 
dass das Individuum moralisch ist, jedoch nicht ausgehend von dem 
Festhalten an einem Imperativ oder einem Inhalt, der sich in 
ethischen Kodizes verfestigt hat. Es ist moralisch aufgrund des 
Verantwortungssinns. Die Verantwortung geht dem Gesetz voraus. 
Tatsächlich bildet laut Simmel „das Verantwortlichkeitsgefühl (…) das 

Apriori aller Sittlichkeit und des sittlichen Lebens’ (2012, 818)11. 
Und die Verantwortlichkeit wird als eine „der ganz originären 

Kategorien“ angesehen (ebd., 813). 
Die Moral verweist also auf die Antwort (respondeo), die jedes Ich 

dem Du gibt, so wie seiner Umgebung und, noch radikaler – wie 
bereits hervorgehoben –, den Forderungen, die das Leben stellt. 

 
11 In unserer Zeit bewegt sich Hans Jonas (1979) genau mit Bezug auf dieses 

Problem in seiner Analyse des „Prinzips Verantwortung“, wo er den Versuch 
unternimmt, den Kantischen Imperativ neu zu formulieren und an die Gegenwart 
anzupassen. Sein vielzitierter Imperativ lautet wie folgt: „Handle so, dass die 
Wirkungen deiner Handlung verträglich sind mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf 
Erden”. Ohne die Rolle der Vernunft zu schmälern, betont Jonas, dass die von 
Kant beschworene Übereinstimmung in unserem Zeitalter der globalen 
Vernetzung, in dem es immer unwahrscheinlicher wird, die Konsequenzen des 
Handelns zu ignorieren, indem man über die Auswirkungen nachdenkt, die ein 
solches Handeln haben kann, besonders unzureichend ist auf andere, sowohl 
räumlich als auch zeitlich. 



MONICA MARTINELLI | 67 

Der Mensch ist innerhalb eines sozialen Beziehungsgewebes von 
Handlungen mit ihren Wechselwirkungen frei: 

„Verantwortlichkeit und Freiheit würden den Wert einer 
Handlung noch nicht bestimmen können, wenn nicht noch ein 
anderer Begriff oberhalb oder unterhalb da wäre: das Ich als 
Träger der Handlung. Die Freiheit fordert das Ich, und ethische 
Probleme treten überhaupt erst auf, wenn außer der Handlung 
selbst noch ein Ich da ist; denn nicht die Handlung ist gut, 
sondern der Handelnde, und nicht die Handlung ist frei, 
sondern der Handelnde“ (ebd., 816-817). 

Sofern die Moral an der Konkretheit des Ichs und der 
menschlichen Erfahrung festgemacht wird – eine Spannung, auf die 
Simmel sein theoretisches Bemühen konzentriert – gibt sie uns ihre 
Grundlage zurück: die Verantwortung, denn die moralische Haltung 
ist eine Verantwortung des Individuums. Der Freiheit ohne 
Verantwortung wird ihr Boden entzogen: „Wir wollen versuchen, die 

Ordnung umzukehren: die Verantwortlichkeit nicht auf die Freiheit, sondern 

die Freiheit auf die Verantwortlichkeit zu gründen” (ebd., 819)12. 
Simmel insistiert auf dem Umstand, dass die Verantwortung die 

Grundlage der Freiheit und der Moral ausmacht: Sie bildet jene 
wesentliche Struktur der Subjektivität, ohne die es überhaupt kein 
Individuum gäbe und auf welche hin letzteres stets neu erwachen 
kann. Simmels gesamte Reflexion zeigt auf, dass die Freiheit aus 
ihrer Abstraktheit ‘befreit’ werden muss, sowie aus dem Anspruch, 
das moralische Handeln des Subjekts zu begründen und letzteres zu 
einem erbitterten Individualismus zu verdammen: „Die Vorstellung 

der Freiheit, als sei sie eine für sich bestehende Potenz des Individuums, auf die 

hin nun, relativ zufällig und begrifflich davon unabhängig, seine 

 
12 Diese Anordnung bei Simmel findet sich bei nachfolgenden Autoren wieder, 

z.B. bei Z. Bauman, der sich explizit auf Simmel bezieht (1989, 1993; siehe auch 
Martinelli 2021), sowie auch im Denken des litauischen Philosophen E. Lévinas 
(1971), der die moralische Verantwortung als Verantwortung für den Anderen 
umreißt, die technische Verantwortung hingegen als etwas, das sich in der 
Erfüllung sozialer Pflichten erschöpft. 



68 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
Verantwortbarkeit eintrete, ist ein Produkt der individualistischen 

Weltanschauung“ (1991, 209). 
Simmel kehrt diesen Standpunkt um. Die individualistische 

Position hat einen Weg genommen, der dazu geführt hat, die 
Freiheit gegenüber der moralischen Position voranzustellen – sowie 
auch gegenüber der Verantwortung: auf diesen Weg geht Simmel 
insbesondere auch in dem Essay Ethik und Probleme der modernen 

Kultur ein, wobei sich dessen wichtigste Züge bereits im sechsten 
Kapitel der Einleitung vorweggenommen finden. 

Gleichzeitig, aber, und paradoxerweise kommen zu dieser 
Einschränkung auch jene organizistische Anschauungen vom 
Menschen, dessen Sozialisation also vollständig sein muss: Hier 
wird die Freiheit einfach als Feind des Guten angesehen, weshalb 
sie überwacht werden muss, damit er moralisch wird. Simmel 
wundert sich hierüber nicht, da die Freiheit des Individuums als 
moralisches Handeln, zumal sie auf der Verantwortung beruht, 
aufgrund ihrer (absoluten) Unvorhersehbarkeit Besorgnis auslöst. 
In diesem Sinn ist der Anfang des sechsten Kapitels der Einleitung 
sehr bezeichnend: Die Freiheit ist eine Frage, die gerade in den 
Überlegungen zur Ethik zu oft beiseitegelassen wird. Es handelt 
sich um eine unangemessene Vernachlässigung, die Simmel der 
Tatsache zuschreibt, dass man sich für eine deterministische Sicht 
der Dinge entschieden hat, und die diesbezügliche Debatte die 
Fragestellung mithin wegen der Widersprüche und Ambivalenzen 
nicht angemessen angegangen ist, die das Thema hervortreten lässt. 

Bereits in der Einleitung insistiert Simmel in der Tat auf der 
Priorität der Verantwortung. Er beschreibt die Verantwortung vor 
allem als formale Möglichkeit, ein Subjekt einer Aktion zu 
beschuldigen; eine Möglichkeit, die vom Gedanken der absoluten 
Freiheit sowie vom kohärentesten Determinismus nicht in Betracht 
gezogen wird. Im ersten Fall ist es also – wenn man jeden Druck 
auf den Willen eines Subjekts ausschließt – ein purer Zufall, ob eine 
Sache zutrifft oder eine andere: Und dafür kann das Subjekt nicht 



MONICA MARTINELLI | 69 

verantwortlich gemacht werden. Im zweiten Fall wird alles 
innerhalb einer Verkettung von Ursache-Wirkung vorhersehbar, 
weit jenseits des handelnden Subjekts: Daraus folgt eine 
Fremdbestimmung, die das Subjekt von seiner Verantwortung 
entbindet. Im einen wie im anderen Fall kommt es zu einer Situation 
von verbreiteter Verantwortungslosigkeit. 

Und gerade an dieser Stelle lauert für Simmel die Falle, in welche 
die Modernität selbst getappt ist: Jene, bei der die Individuen dazu 
aufgefordert werden, um jeden Preis die Freiheit ohne 
Verantwortung zu bejahen und zu verfolgen, indem sie sich an eine 
tendenziell abstrakte oder mechanische Weltanschauung der 
Realität anpassen. Auf diese Weise hat sich das Subjekt von der Last 
befreit, Entscheidungen zu treffen, nachdem man es aufgefordert 
hat, der Schöpfer seiner eigenen Existenz zu werden. Es handelt 
sich um eine Entlastung, welche der individuellen Freiheit weite 
Räume entzogen hat: Laut Simmel befindet sich der Mensch nach 
der Kantischen Befreiung von der Natur und jener von der 
Gesellschaft bei Nietzsche in gefährlicher Weise neuen Formen von 
Fremdbestimmung ausgesetzt, wenn er die Grundtatsache der 
Interaktion erlebt und erfährt, mit allem was außer-sich ist und das 
er antwortet

13. 
Ohne die Übernahme von Verantwortung verliert sich das 

Subjekt schließlich im funktionalen Getriebe der Formen, die sich 
vom Leben abgelöst haben und verliert – um Sicherheit und Ruhe 
zu gewinnen – den Kompass der Freiheit, denn das Gefühl der 
Individualität selbst geht verloren, das die Handlungen auf 
Grundlage der Existenz steuert, sowie als Antwort auf das Leben.  

Für Simmel ist die moralische Dimension nicht gesellschaftlich. 
Er distanziert sich von den Vorstellungen, die bereits zu seiner Zeit 
darauf bestanden, dass wir moralisch sind, weil wir sozial sind (wie 

 
13 So schreibt Simmel im Aufsatz Hauptprobleme der Philosophie: „Wenn man eine 

Grundtatsache sucht, die als die allgemeinste Voraussetzung aller Erfahrung und aller Praxis, 
aller Spekulation des Denkens und aller Lust und Qual des Erlebens gelten könnte, so wäre sie 
vielleicht so zu formulieren: Ich und die Welt“ (2021c, 80). 



70 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
es bei Durkheim der Fall ist): Im Gegenteil, wir sind sozial, weil wir 
moralisch sind – nämlich verantwortlich. Und deshalb, frei. 

Obwohl er das Individuum als eine Realität sieht, die nie völlig 
in Einklang mit und von der Gesellschaft zu assimilieren ist, leitet er 
von diesem Prinzip keine strenge Annahme ab, wie einen extremen 
Individualismus. Als soziale Wesen, ist unsere angeblich 
persönlichste Eigenschaft, die Freiheit, vielmehr von einem 
geteilten sozialen Charakter umgeben: In diesem Sinn stellt Simmel 
in der Einleitung das Thema der Verantwortung – Verantwortung als 
die Möglichkeit, einer Person eine Handlung zuzuordnen – neben 
das der Gerechtigkeit, und geht dabei von einer ihrer 
beschränktesten Anwendungen, nämlich der Strafe, aus. Dieses 
Nebeneinanderstellen erlaubt es ihm zu behaupten, dass die Freiheit 
nicht der Verantwortung vorangeht14. Die Argumentation, die 
Simmel entfaltet, beruht auf der Annahme, dass die Strafe in dem 
Moment etwas Sinnvolles ist, in dem sie mit einem Blick nach vorne 
imstande ist, die (individuellen und sozialen) Bedingungen zu 
schaffen, damit das Individuum anders handeln kann, als es gehandelt 
hat. 

Was die Verantwortung betrifft, so ist man geneigt, ihr die 
Freiheit voranzustellen. Damit wird das Maß der Strafentscheidung 
ausgehend von dem Zustand der Freiheit oder Nicht-Freiheit 
getroffen, von der man vor dem Ausführen der Handlung ausgeht. 
Auf diese Weise – so scheint Simmels Besorgnis durchblicken zu 
lassen – erniedrigt man die Verantwortung und die Möglichkeit, das 

 
14 Simmel bedient sich zahlreicher Hinweise auf Themen des Strafrechts, die 

gesellschaftliche Implikationen haben: Diese Interessen werden im Austausch mit 
den Untersuchungen einiger deutscher Juristen-Anthropologen entfaltet. 
Vermutlich geht Simmels Entscheidung für derartige Beispiele nicht nur auf den 
Umstand zurück, über entsprechendes Untersuchungsmaterial verfügen zu 
können, sondern vielmehr auf seine Sorge, die eher theoretischen Überlegungen 
mit der Erfahrung zu verbinden. 



MONICA MARTINELLI | 71 

Ich als moralisches Subjekt zu definieren, und zwar weil es 
verantwortlich und somit frei ist. 

Das Beispiel des Zustands der Unzurechnungsfähigkeit 
verdeutlicht dies in bezeichnender Weise: denn tatsächlich gilt: 

“wir sind nicht unzurechnungsfähig, weil unser Wille unfrei, 
unsere freie Willensbestimmung durch körperliche oder geistige 
Momente ausgeschlossen ist, sondern umgekehrt heißt 
derjenige Zustand ein unfreier, in dem es sinnlos, weil zwecklos 
wäre, uns unsere Tat strafend zuzurechnen. Die Vorstellung: er 
hätte auch anders gekonnt – auf die hin wir strafen, ist nur die 
Spiegelung des Strafzwecks: er soll künftig anders handeln” 
(Simmel, 1991, 204). 

‚Anders handeln‘ bezeichnet einen Inhalt der Freiheit, der zu der 
zukünftigen Möglichkeit wird, innerhalb der sich der Wille und das 
Handeln des Subjekts bewegen können15. So führt Simmel aus: 

„wir sind also nicht verantwortlich, weil wir frei sind, sondern 
umgekehrt, Freiheit ist der Name für denjenigen Zustand, in 
dem ein gewisses Strafmaß wirksam und für die Zukunft 
nützlich ist (…) Während man sich sonst vorzustellen pflegt, die 
Freiheit allein sei es, die die Strafe gerecht macht, so sagen wir 
jetzt: ein bestimmter Zustand allein ist es, der die Strafe 
zweckmäßig macht, und diesen bezeichnen wir als Freiheit” 
(ebd., 204-205)16. 

Zieht man die Freiheit der Verantwortung vor, so handelt es sich 
um eine Haltung, die Simmel als Ursache für eine verzerrte Sicht 

 
15 Wir finden diese Idee des ‚anders handeln‘ als Ausdruck der Freiheit auch im 

Text Lebensanschauung und im Text Das individuelle Gesetz. 
16 Und er wiederholt, im Essay Ethik und Probleme der modernen Kultur: „Freiheit 

(…) ist also nur der Name für den Zustand, in dem die Strafe überhaupt zweckmäßig ist. (…) 
Und den Zustand des Subjekts, wo die Strafe zwecklos wäre, nennen wir unfrei. Die Freiheit ist 
also keinen mystischen, sondern einen ganz konkreten Zweck. Wir sind frei, weil wir 
verantwortlich zu machen sind” (2012, 820). 



72 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
der Dinge ansieht. Man kann nur denjenigen für frei erachten, der 
erfolgreich Verantwortung auf sich nehmen kann: Dieser war in 
seinem Handeln weder vollständig entschlossen noch gänzlich dem 
Zufall oder anderen augenblicklichen Instinkten überlassen. Und 
wenn man in dem Augenblick, da er die Handlung beschlossen und 
vollführt hat, eine Entschlossenheit bemerkt, die im Nachhinein 
dazu führen kann, das Subjekt als nicht verantwortlich für diese 
Handlung anzusehen, so war er dies nicht so sehr, weil 

„ihm die mystische Qualität der Freiheit fehlte, sondern weil es 
nutzlos ist, ihn verantwortlich zu machen; nicht wegen seiner 
momentanen oder früheren Beschaffenheit an und für sich, 
sondern wegen der teleologischen Bedeutung dieser 
Beschaffenheit, für die die Freiheit nur eine Bezeichnung (…) 
ist“ (ebd., 206). 

zumal diese die zukünftige Möglichkeit darstellt, innerhalb der 
sich der Wille und das Handeln des Subjekts bewegen können. 

Simmel konstatiert, dass wenn wir behaupten, jemanden zu 
strafen, weil er frei war, und somit anders hätte handeln können, es 
aber nicht getan hat, wir etwas behaupten, dass, psychologisch 
gesehen, nicht falsch ist. In der Tat, wir bestrafen ihn, weil wir 
erachten, dass die Möglichkeit besteht, dass er, gleich nachdem er 
die Strafe erlitten hat, anders handeln kann, zumal die Strafe 
andernfalls ohne Sinn wäre. Die Sinnhaftigkeit, oder Richtigkeit der 
Strafe wird hinfällig, wenn derjenige, der bestraft wird ein Mensch 
ist, dessen Handlungen soweit bestimmt sind, dass die Strafe nicht 
geeignet ist, irgendeinen Einfluss auf ihre (psychologischen, aber 
auch gesellschaftlichen) Entschlüsse zu nehmen. Die Gerechtigkeit 
hat, Simmel zufolge, eine höchst gemeinschaftliche Kehrseite: in 
diesem Sinne bekräftigt er, dass ein Akt der Gerechtigkeit, der etwa 
durch die Strafe expliziert wird, seinen Sinn darin findet, dass er in 
der Tat auf den Zweck ausgerichtet und somit in der Lage ist, sich 
auch auf die äußeren Bedingungen auszuwirken, die das Handeln 
des Subjekts in Zukunft behindern könnten, also abweichend von 



MONICA MARTINELLI | 73 

dem, was vorgefallen ist. Der Akt der Gerechtigkeit regt mithin 
auch die Schaffung der Voraussetzungen an, damit jenes Handeln 
in Zukunft frei sein kann. 

Die Freiheit, die innerhalb dieses Prozesses entsteht, wird auch 
zu einem sozialen Projekt. Im Übrigen gibt es für Simmel keine 
Freiheit ohne gesellschaftliche Kehrseite: Wir sind hier weit entfernt 
von einer Auffassung von Freiheit, verstanden als Eigenständigkeit 
und Selbstbezüglichkeit. Eine individualistische Weltsicht, wie eine 
organizistische bzw. pantheistische Sichtweise (welche die personale 
Individualität verliert), geht die Idee von Freiheit als Beziehung 
verloren. Hier wird die für Simmels Denken so typische 
Bekräftigung der relationalen Struktur des Daseins und der 
reziproken Beziehungen ersichtlich: „Freiheit im sozialen Sinne ist, 

ebenso wie Unfreiheit, ein Verhältnis zwischen Menschen“ (2017a, 400). 

5. Das Maß der Verantwortung: Die Freiheit im 
“unaufgegangener Rest” 

Die Verantwortung, wenngleich beschrieben mit Verweis auf 
das Phänomen der Zuschreibung und der Strafe, erschöpft sich 
nicht innerhalb dieses Bereichs. Simmel behauptet nämlich, dass 
„für unser Gefühl die Verantwortung einen über ihre übliche oder überhaupt 

mögliche Realisierung hinausgehenden Anspruch und Geltung besitzt“ (1991, 
210). 

Er macht einen weiteren Schritt und wird das Maß der 
Verantwortung berücksichtigen. Dieses Maß ist nicht abstrakt 
bestimmt, sondern unter Verweis auf das Handeln und auf die 
Erfahrung der Menschen. Aus diesem Grund bezieht sich Simmel 
auf jene, die Wirkungen eines gesetzlich strafbaren Handelns 
erfahren haben: Keine Anschuldigung ist imstande, jenen oder jene, 
die ein Unrecht jeglicher Art (am Eigentum, an der Person, usw.) 
erfahren haben, auf vollkommene Weise wiedergutzumachen, weil 
es das Leiden nicht auslöscht, dass „jeder Schmerz ein absolutes Übel ist“ 
(ebd.). Die Strafe wirkt eigentlich mit ihrem Effekt von 
Wiedergutmachung oder Entschädigung gewöhnlich auf Aspekte, 



74 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
die von jenen, welche die Folgen des bestraften Akts erfahren 
haben, entfernt sind. Deshalb bleibt immer „ein unaufgegangener Rest“ 
(ebd., 211)17, genau wie im Falle von mathematischen Operationen. 

Hinsichtlich dieses ungeteilten Rests nähert sich die Verantwortung 
ihrem wahren Maß. Anders gesagt, die geistigen oder materiellen 
Verletzungen jener, die ein Unrecht erfahren haben, dehnen das 
Gebiet der Verantwortung jenseits der Sphäre aus, in der sie 
tatsächlich oft ausgeübt wird und auf die sie beschränkt ist. 

Simmel behauptet, dass die Verantwortung das Leid und die 
Folgen des Leids nicht ignorieren kann, auch wenn sie oftmals bei 
deutlich eingegrenzten Dimensionen Halt macht, und so die eigene 
Ausübung auf weniger komplexe Bereiche beschränkt. Und es ist 
gerade aus dem Grund dieser Beschränkung des Bereichs, in dem 
seine tatsächliche Ausübung geschieht, dass sich die Verantwortung 
damit schwertut, die Bedingungen für die Freiheit vorzubereiten. 
Im Gegenteil, die Verantwortung nähert sich ihrem Maß an, wenn 
sie sich ausweitet und über ihren realen Wirkungsbereich 
hinausgeht, der als der einzig mögliche angesehen wird. 

Es handelt sich um ein Bewusstsein, das in den Schriften der 
letzten Jahre weiterentwickelt wird, dort nämlich – wie schon gesagt 
– wo die Verantwortlichkeit an das Leben gebunden wird, in dem 
Sinn, dass wir das ganze Leben lang als Träger der Verantwortung 
für das, was wir sind, machen und sollen, gefordert sind. Nur dann, 
wenn der Mensch sein Leben nach diesem vollkommenen Sinn der 
Verantwortung ordnet, verbindet er sich mit der Strömung des 
Lebens und ist also frei: das innere Zentrum des Individuums wird 
sichtbar durch seine allumfassende Verantwortung, auf der die 

 
17 Das gesamte Zitat lautet wie folgt: „Es bleibt immer ein unaufgegangener Rest, für 

den ideeller Weise wohl Verantwortung erfordert wird, ohne dass doch eine anführbare Grösse 
und Gestaltung derselben die Ursache und Folge des Bösen wie ungeschehen machen würde. Und 
so verhält es sich vielfach auch mit der Reaktion auf das Sittliche und Gute“. 



MONICA MARTINELLI | 75 

Freiheit blühen kann, denn auch die „Freiheit stellt sich so dar als die 

Möglichkeit der Bildsamkeit unseres Lebenszentrums“ (Simmel, 2012, 823). 
Damit jedoch der Aufruf zum Leben kein allzu abstrakter 

Verweis bleibt, um eine Vorstellung von der Weite des Ausmaßes 
zu geben, auf das sich die Verantwortung erstrecken kann, bringt 
Simmel das Beispiel dessen, was spiegelbildlich dazu mit der 
moralischen Handlung schlechthin geschieht, also mit dem Guten: 
Letzteres ruft eine Reaktion hervor, deren Ausdehnung für 
gewöhnlich, in paritätischer Hinsicht, über das Ausmaß des Guten 
selbst hinausgeht. Tatsächlich lässt sich das Gute nicht aufwiegen, 
nicht einmal mit der Dankbarkeit – also mit der Dimension, die jene 
besondere Form von Beziehungen verdeutlicht, die dem sozialen 
Leben zugrunde liegt – wie Simmel in Soziologie schreibt. Er 
behauptet nun, dass wir auch mittels dieser besonderen Form von 
Beziehungen, die eindeutig die Verantwortung widerspiegelt, das 
Gute nicht aufwiegen können, sodass man sich auch für den Fall, 
dass die Dankbarkeit unter den Menschen als Folge des Guten 
praktiziert wird, das sie sich gegenseitig erweisen, nicht von einer 
weitergehenden Pflicht freigestellt fühlt, etwas zurückzugeben. Es 
bleibt immer – in der Erfahrung des Guten ebenso wie in jener der 
Verantwortung – „ein unaufgegangener Rest“. 

Der Bezug auf den ungeteilten Rest wird zu einem Vergleichspunkt, 
anhand dessen gezeigt werden kann, dass es keinen Bereich des 
Lebens gibt, für den wir nicht verantwortlich sind18. Ohne die 
Verantwortung wäre unsere Existenz einer Freiheit überlassen, die 
sich in der Leere verliert, im Nichts – eine Freiheit, die in der Luft 
hängt: sie wird “schweben, wie ein transitives Verbum ohne Objekt” 
(Simmel, 1991, 236). Und „indem die Freiheit (…) auf den weiteren und 

 
18 In seinem Buch Über sociale Differenzierung vom 1890 hatte Simmel bereits 

geschrieben: „Und wenn nun auch die Mehrzahl der Fäden, von denen das Handeln des 
Individuums geleitet wird, von früheren Generationen her angesponnen sei, so gehen doch auch von 
ihm wiederum neue aus, die die künftigen Geschlechter mitbestimmen; und die Verantwortung 
für diese müsse gerade um so schärfer betont werden, je tiefer man davon durchdrungen sei, dass 
keine That innerhalb des socialen Kosmos folgenlos bleibe, daß die Wirkung einer individuellen 
Unsittlichkeit sich bis ins tausendste Glied geltend mache” (2019, 159). 



76 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
ideellen Sinn der Verantwortung bezogen wird, überschreitet sie allerdings den 

Umfang, der ihr als blosser die empirische Verantwortung rechtfertigender 

Zustand zukommt” (ebd., 212). Das bestätigt freilich den folgenden 
Umstand: Je mehr sich die Verantwortung ausdehnt, umso mehr 
weitet sich das Maß der Freiheit. Die Verantwortung, welche die 
Freiheit begründet, zeigt an, dass die Individualität in der Beziehung 
als Antwort auf eine Instanz erwacht, die aus dem Leben 
herkommt, mit anderen Worten, aus dem, was sie transzendiert, 
und ihr zugleich auch Gestalt verleiht. 

Die Verantwortung leitet unser Handeln an, angefangen bei 
unserer Individualität mit allem, was diese in Bezug auf individuelles 
Selbst und soziales Selbst impliziert, da das Maß der Verantwortung 
die Sphäre des Aufbaus der sozialen Bindung berührt, die nicht die 
oberflächliche Sphäre des wirtschaftlichen Austauschs ist, sondern 
jene, die eine tiefere Struktur betrifft, in der sich eine Individualität 
der anderen hingibt und im Werden-für-andere für-sich-selbst-wird 
(Tyrell, 2011; Pyyhtinen, 2009). Jede verantwortliche Handlung in 
der sozialen Wechselwirkung bedeutet für Simmel, ‚Ja‘ zu sagen zur 
Individualität des eigenen Daseins in seiner Ganzheit – als ‚ganzer 
Mensch‘ –, und somit unserer Freiheit eine Gestalt zu verleihen, die 
sich kreativ ausdrückt, indem sie, ausgehend vom Leben, positiv auf 
die Strömung des Lebens antwortet. 

Ausgehend von diesem Punkt kommen wir an einen wichtigen 
Scheideweg innerhalb von Simmels Gesellschaftstheorie. 

Bei Simmel sind Moral-Verantwortung und Freiheit strukturelle 
Elemente des Lebens: Sie führen jenseits der Oberflächlichkeit der 
Äußerungen und Wellen des Lebens in eine tiefere Ebene, nämlich 
in jene, auf der unsere Relationalität beruht. 

Auf dieser tiefen Ebene finden wir jene Erfahrungen – wie die 
Dankbarkeit und die Gabe; und auch: die Diskretion, die Treue, das 
Geheimnis, die Geselligkeit – als Bestätigung dafür, dass der Bereich 
des Aufbaus von sozialen Bindungen bei Simmel nicht der 
oberflächliche des Austausches ist, der oft mit dem wirtschaftlichen 



MONICA MARTINELLI | 77 

Tausch gleichgesetzt wird, sondern jener tiefergehende, in dem das 
Handeln von dem ganzen Menschen ausgeht, der eine Öffnung 
dem Anderen und der Welt gegenüber in Betracht zieht, ohne dass 
der Andere objektivierbar wird und so jede Möglichkeit von Freiheit 
annulliert ist. 

Kurz gesagt, indem er die Verantwortung als Boden legt, stellt 
Simmel sie vor und nicht nur hinter das Handeln: „Für den sozialen 

Menschen ist Freiheit weder ein von vornherein gegebener, selbstverständlicher 

Zustand, noch ein für allemal erworbenes Eigentum von gleichsam substanzieller 

Festigkeit” (2021b, 98). Sie ist ein Prozess: Die Freiheit gerät freilich 
nicht aus dem Fokus, nachdem das Subjekt eine Entscheidung 
getroffen hat; sie hat vielmehr andauernd mit der Un-Freiheit zu 
tun, sodass wir immerfort zur Freiheit erwachen. Der Mensch 
befindet sich für Simmel stets auf dem Weg zur Freiheit. Die 
Freiheit ist kein Ruhezustand, sondern eher eine unvollendete, 
künstlerische Aufgabe19. 

Und in dieser Bewegung kommt Freiheit als moralisches 
Handeln auf diese Weise dort voll zum Ausdruck, wo es heißt: „Die 

Freiheit des Menschen hat ihr Symptom darin, dass er den andern die Freiheit 

gibt“ (Simmel, 2004a, 109). 

6. Schlussbetrachtung: Stichpunkte für weitere 
Forschungslinien 

Wie bereits in der Einleitung dieses Artikels erwähnt, gäbe es 
sicherlich noch Etliches, das anhand weiterer Untersuchungen zu 
vertiefen wäre, um die Frage der Moral – sie berührt Verantwortung 
und Freiheit – besser in Simmels relationale Sichtweise des 

 
19 Wenn die Freiheit also auf der Verantwortung gründet und wenn sie vor das 

Handeln, und nicht nur dahinter gestellt wird, ist es möglich zu behaupten, dass 
Simmel das von Baumann in Bezug auf die Moral erkannte Problem 
vorwegnimmt, indem letztere behauptet, dass die Frage ‘Wie ist es möglich?’ in 
Ermangelung einer Grundlage keinen Sinn hat, wenn sie die Moral betrifft, weil 
es kein Ich an sich gibt vor einem Ich, das verantwortlich ist, da es auf die anderen 
und ihre Freiheit ausgerichtet ist (Bauman, 1989). 



78 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
Individuums und des Gesellschaftslebens einzugliedern, sowie auch 
zu seiner Lebensphilosophie und Lebenssoziologie. Simmels 
Neuformulierung des Kantischen Imperativs und die Abkehr von 
einer Sicht auf die Moral als gesellschaftliches Produkt erlaubt 
bereits seit der Einleitung in die Moralwissenschaft und bis zu Das 
individuelle Gesetz wichtige soziologische Auswirkungen zu erkennen, 
wonach jede gesellschaftliche Interaktion zum Anlass wird, seitens 
des Individuums das zu aktualisieren, was es ist, und ebenso das, 
wozu es neigt, in dem Gewirr zwischen Sein und Sein-sollen, das 
zuallererst eine selbstreflexive Beziehung des Ichs mit sich selbst 
impliziert, und, hiermit verbunden, eine Beziehung mit anderem als 
Selbst (Lee, Silver, 2012). Solange, wie Simmel unterstreicht, das 
Sein und das Sein-sollen als Atemzüge desselben Lebens als Mehr-

Leben zu verstehen sind, in seiner Bewegung als Ausdehnung und 
Wachstum, und als Mehr-als-Leben, in seinem aus sich herausgehen, 
um sich Formen zu überlassen, die das Leben uns als Individuen 
erfahrbar machen – und auch wir sind Lebensformen und aus 
diesem Grund niemals ganz zu vergesellschaften, sondern stets 
Träger von etwas anderem, das nicht vollständig von der 
Gesellschaft assimiliert werden kann (Bueno, 2019). Im Gegenteil, 
gerade weil es ein Teil des Selbst ist, das mit anderen und dem 
Gesellschaftlichen in Wechselwirkung steht, übersteigt sich diese 
Wechselwirkung und betrifft die qualitative Innerlichkeit oder 
individuelle Authentizität, behält diese Wechselwirkung einen jeder 
Beziehung innewohnenden Dynamismus: jener Dynamismus ergibt 
sich dank der Verantwortung und der Freiheit, die den 
transzendenten Charakter des Lebens in seiner Immanenz 
zugänglich machen, bis sie die Wirklichkeit sehen und leben in 
künstlerischer Weise, also jenseits jeder Dichotomie zwischen 
polaren Gegensätzen, wie bspw. individuell und gesellschaftlich, 
Verstand und Gefühl, Bindung und Freiheit – und so mehr Leben 
entzünden. Ja, denn 



MONICA MARTINELLI | 79 

„im allgemeinen sehen wir um zu leben, der Künstler lebt um 
zu sehen. Freilich vergesse man nicht, daß immer und überhaupt 
der ganze Mensch sieht, nicht nur das Auge als anatomisch 
differenziertes Organ. Wenn nun das Auge des Künstlers 
wirklich in einem besonders autonomen, ausschließenden Sinne 
sieht, so ist die Meinung (…) die (…), bei dem schöpferischen 
Künstler geht eine größere Summe von Leben in sein Sehen 
hinein (…); wesentlich hat er mehr Leben in seinem Sehen“ 
(Simmel, 2021e, 269). 

Abschließend werden hinsichtlich der Verbindung von Ethik 

und Ästhetik die schon in der Einleitung dieses Artikels erwähnten 
Aspekte in Bezug auf die Verbindung von Moral und Freiheit 
aufgenommen, denn diese Verbindung ist für unsere Zeit sehr 
vielsagend. 

Fahren wir nun damit fort, diese Aspekte vor allem auf zwei 
Ebenen nachzuzeichnen: die Ästhesie-Ebene und die Ebene der 
Erkenntnis. 

i) Zum einen wird versucht, die Ästhesie-Ebene 
(Empfindungsvermögen/aisthesis, die emotionale und sinnliche 
Färbung) zu skizzieren. 

In einer Zeit wie der unsrigen, in welcher der Mangel an 
Zuneigung zur Wirklichkeit stark ausgeprägt ist, verbunden mit der 
Schwierigkeit, den Anderen wahrzunehmen und sich um die Welt 
zu kümmern (Stiegler, 2011), ruft die ästhetische Dimension 
Bedeutungen hervor, die auch unseren Verstand ansprechen, indem 
sie Vernunft und Empfindsamkeit zusammenführen. 

In seiner Umarbeitung des moralischen Imperativs von Kant 
und in seiner Art und Weise, die Moral als eng mit der Freiheit und 
mit dem Individuum verbundenes zu betrachten, widerspricht 
Simmel dem Gedanken, der die Sinnlichkeit und die sinnlichen 
Eindrücke als irrational oder als Unfreiheit betrachtet. So schrieb 
Simmel: „In der Identifizierung der sinnlich bestimmten mit den unfreien 

Handlungen liegt nun die verhängnisvolle, durch die ganze Geschichte der 



80 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
Sittenlehre sich hindurchziehende Verwechslung von Sinnlichkeit im 

theoretischen und im praktischen Sinne” (1991, 144). 
Was sich bei Simmel offenbar erkennen lässt, ist die Möglichkeit 

einer Verbindung zwischen der Erfahrung der Wahrnehmung und 
der sinnlichen Zuneigung, wobei der Sinn die eigene existenzielle 
Lebenslage berührt: dies involviert die Integrität des Subjekts – das 
den Menschen als Ganzes ausmacht – und bringt es dazu, die 
Wirklichkeit des sozialen Lebens und des Lebens selbst zu ‘spüren’. 
Simmel schreibt, die ästhetische Instanz habe mit dem Gefühl der 
großen Lebensintensität zu tun (siehe 2004a, 96), und hiermit 
verbindet sich das Gefühl, durch das wir unsere Verantwortung 
spüren (als Antwort auf die Anderen, auf die Welt, auf uns selbst – 
auf das Leben), die – wie wir gesehen haben – die Basis der Freiheit 
ist und die letztere erweitert. 

In einem von der Rationalisierung beherrschten Kontext wird es 
zu einer entscheidenden Frage, die Erfahrung des Wahrnehmens 
und Empfindens mit der Fähigkeit einen vernünftigen Sinn zu 
stiften aufrecht zu erhalten, zum einen angesichts der 
vorherrschenden Standardisierung – die zur Zeit Simmels vom 
Verstand herstammte, und heute von der auf das Sozialleben 
ausgedehnten Digitalisierung – und, zum anderen angesichts der 
Fluidität der Dinge, welche die Umkehrbarkeit des Sinns mit sich 
bringt, wodurch die Gleichwertigkeit der Bedeutungen mit neuen 
Beherrschungsformen überwiegt. 

Diese Erfahrung hilft, die Moral von ihrer Gleichsetzung mit 
einem Verfahren, einem vor-definierten Gesetz zu befreien (im Fall 
der Übereinstimmung erschöpft sich die Verantwortung) und 
ferner die Freiheit von der Annahme zu befreien, dass diese allein 
mit der Abwesenheit von Verpflichtungen zusammenfällt oder mit 
der quantitativen Steigerung individueller Möglichkeiten 
zusammenfällt bis hin zum Erreichen eines Zustands der 
Hyperästhesie und Anästhesie – wie Simmel selbst in seinem 
Aufsatz Über Kunstausstellungen von 1890 schreibt. 



MONICA MARTINELLI | 81 

In diesem Text, in dem behauptet wird, dass die 
Empfindsamkeit des modernen Menschen (der von der objektiven 
Kultur, von dem nervenaufreibenden Leben der Großstadt und 
von der Geldwirtschaft überwältigt ist) gewaltige und 
erschütterndste Reize benötigt, um noch etwas zu fühlen – oder 
besser, um das Leben selbst noch zu fühlen –, so schreibt Simmel: 
„so führt auch im Körperlichen die Überreizung der Nerven einerseits zur 

Hyperästhesie, der krankhaft gesteigerten Einwirkung jedes Eindrucks, 

andererseits zur Anästhesie, der ebenso krankhaft herabgeminderten 

Empfänglichkeit” (2017e, 246) – aber nicht zur Möglichkeit der 
Ästhesie (aisthesis), könnte man hier noch ergänzen. 

Die aisthesis und auch die moralische Empfindsamkeit bringen 
eine ebenso dem Übermaß wie auch der Gleichgültigkeit 
entgegenstehende Haltung mit sich. Und aus der Wahrnehmung 
(aisthesis) der verschiedenen Färbungen des Lebens nimmt die 
Lebendigkeit des Fühlens und Wollens ihren Anfang, vom 
Antworten, angezogen durch die Anziehungskraft des Lebens in 
seiner Vielfalt, also unter Rückgriff auf die Freiheit, die „kein Echo 

[ist], das mechanisch und ganz und gar erst dann auftritt, wenn eine äußere 

Bewegung entstanden ist“ (Simmel, 2021e, 316). 
ii) Zum zweiten wird hier die Ebene des Bewusstseins kurz 

aufgegriffen. 
Die ästhetische Erkenntnis bezieht sich auf die ästhetische 

Erfahrung, das heißt auf jene Erfahrung, die (von der 
abendländischen Tradition) als äußerster Widerstand des Seins (für 
Simmel: des Lebens) gegenüber dem Nichts bezeichnet wird. 

Wenn Simmel auf Verantwortung als Grundlage der Freiheit 
beharrt, ist er der Meinung, dass ohne die Verantwortung unsere 
Existenz (und Freiheit) sich in die Leere verliert, im Nichts. Wie wir 
gesehen haben, stellt die Verantwortung für Simmel das moralische 
Handeln schlechthin dar, eine Art und Weise, sich zwischen dem 
Menschen und der Realität, zwischen Denken und Leben, zwischen 
Vernunft und Empfindsamkeit in Beziehung zu setzen. Die Moral 
entsteht nicht so sehr aus der Befolgung von Prinzipien oder 



82 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
Normen, sondern eher aus der Grundhaltung des Menschen 
gegenüber dem Sein (was für Simmel mit dem Leben übereinstimmt 
– und das Leben ist „die Urtatsache“; 2021f, 189). Die Moral liegt in 
jedem Gedanken und in der Art seiner Äußerung, in Blicken und 
Worten, im Empfinden von Freuden und Erdulden der Leiden. 

Wenn der in der Moderne vorherrschende Rationalismus 
nihilistische Auswirkungen hat, so ist für Simmel klar, dass die von 
der Moderne gebotenen Möglichkeiten in kreativer Weise erneuert 
werden müssen, auf der Suche nach einer Vernunft und nach einem 
Verstand, die nicht den Charakter der Wahrnehmung (des Spürens, 
der Zuneigung) verlieren: Simmels Hinweis in Soziologie auf die 
Dankbarkeit ist keineswegs zufällig, denn er verweist auf die 
Betrachtung eines Handelns, das die Unverfügbarkeit des Realen 
(und des anderen Subjekts) ‘spürt, wahrnimmt’ und so dazu fähig 
wird, es zu respektieren. 

Die ästhetische Erfahrung ermöglicht es uns, die dualistische 
kognitive Perspektive zu überwinden. Sie hat mit dem zu tun, was 
kontingent ist und dennoch standhält – das Leben. Die modernen, 
dualistischen Erkenntnisrahmen schwanken doch zwischen Leben 
als Prozess und Leben als Form; zwischen Rationalität und 
Sinnlichkeit; Verantwortung und Freiheit; bzw. zwischen einem 
Wissen, das objektiv sein wird und die Subjektivität an den Rand 
drängt und einer Subjektivität, die sich, ohne Objektivität, verliert 
und zerreißt. Und weiter: zwischen einer Moralität, die objektiv sein 
will und deshalb die Erfahrung verliert und einer Freiheit ohne 
Verhältnisse, die die Verantwortung (d. h. das moralische Handeln) 
verliert. Daraus wird ein Dualismus des Lebens hervorgehen: des 
Lebens als Sollen und des Lebens als Wirklichkeit. 

Von diesem Standpunkt aus verdichtet Das individuelle Gesetz die 
von Simmel in die Geschichte der Moral eingeführte Erneuerung 
mit einer Vermischung von moralischem Handeln und ästhetischer 
Erfahrung: Das Bewusstsein von dem, was wir tun sollen, begleitet 
die Wirklichkeit unseres Lebens, vor allem als Gefühl des Lebens, 



MONICA MARTINELLI | 83 

Empfindsamkeit, ohne notwendig von einem Gesetz abhängig zu 
sein. Der Verweis auf ein Gesetz mit dogmatisch definierten 
Inhalten – ein typisches Merkmal des kantischen moralischen 
Menschen – stellt die Ausnahme dar, wohingegen die ‘Norm’ des 
moralischen Handelns in dem Umstand besteht, dem Individuum 
innezuwohnen, allerdings nicht in individualistischer Hinsicht, 
sondern vielmehr hinsichtlich des Lebens, das kontinuierlich, 
einheitlich ist, fortwährend Träger von Andersheit und Pluralität. 

Die entscheidende Frage für Simmel besteht nicht darin, einen 
normativen, rationalen und unveränderlichen Inhalt moralischen 
Handelns zu definieren, sondern das Folgende zu bestimmen: „der 

metaphysische Ort (…), an dem man die Quellschicht für diese Entscheidung 

[der Moralitätsbeurteilung/Bewusstsein] letzter Instanz zu suchen hat“ 

(2021e, 351). 
Und auf diesem Weg stellt er sich das Problem, ob die Pflicht in 

ihrer Form nicht selbst vital sein kann, etwas dem Leben 
Vergleichbares, eine Kategorie innerhalb der das Leben eigenes 
Bewusstsein erlangt. Und will man Simmel eine moralische 
Normativität zuschreiben, so kann diese jedenfalls ein individuelles 
Gesetz sein, das sich in der Verantwortung ausdrückt, auf welcher 
die Freiheit beruht: ein individuelles Gesetz, dessen bindender Zug 
aus der Totalität des Lebens geschöpft ist und alle Facetten der 
Erfahrung enthält, die von den Begriffen leicht vernachlässigt 
werden (wie z. B., die aisthesis, die Affekte, die Zuneigung, usw.). 

In diesem Zusammenhang kann die ästhetische Erfahrung 
mithin dazu beitragen, eine Form der Erkenntnis zu prägen, in der 
Vernunft/Verstand und Seelisches einander nicht ausschließen 
(wohingegen es beim Seelischen um die Tiefe des Lebens und um die 
Pflege dieser Tiefe geht). 

Die Freiheit auf Verantwortung zu begründen (und so als 
moralisches Handeln zu definieren), ebenso wie das individuelle Gesetz 
hervorzubringen, erscheinen als Versuche, um von den Dualismen 
zu einer Art Urzustand der Wahrnehmung überzugehen, in 
welchem das kulturelle Element nicht abhandenkommt, sich aber 



84 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
auch nicht soweit ablagert, dass es in Formen erstarrt, die das 
lebendig-seelische Dasein daran hindern, das zu sein, was das 
Individuum als ganzer Mensch ist: Sein jenem ausgesetzt zu sein, 
das etwas unumstößlich anderes ist – das Leben – und hierauf zu 
antworten. 

Wie im Angesicht eines Kunstwerks, so ist es auch angesichts 
dieses unerhört ‘anderen’ des Lebens (das uns zugleich etwas 
Vertrautes ist, da es uns innewohnt) nicht möglich, der Berechnung 
nachzugeben. In der Antwort (Verantwortung), beginnt die freie 
Existenz stets von neuem, und die Erkenntnis schließt die aisthesis 
nicht aus – und hier findet moralisches Leben statt: 

„Man hat es als den entscheidenden Unterschied zwischen dem 
naturgesetzlich berechenbaren Geschehen und dem seelischen 
Leben bezeichnet, dass in jenem nichts im eigentlichen Sinne 
Neues geschehe; (…) jeder Zustand sei in dem vorhergehenden 
schon virtuell enthalten (…) Dagegen sei es absolut unmöglich, 
innerhalb des fortschreitenden Lebens mit Sicherheit zu wissen, 
was wir im nächsten Augenblick denken oder tun werden. Denn 
ein jeder solcher ist schöpferisch, er erzeugt etwas, was nicht nur 
eine Kombination des schon Vorhandenen ist, und deshalb 
auch aus ihm nicht berechenbar“ (Simmel, 2004a, 81). 

Literaturverzeichnis 

Bauman, Z. (1989). Modernity and the holocaust. Cambridge: Polity. 
Bauman, Z. (1993). Postmodern ethics. Oxford: Blackwell. 
Böhringer, H. (2018). In der Unentschiedenheit des Lebens. 

Simmels Lebensphilosophie, in: Müller H.-P., Reitz T. 
(Hrsg.), Simmel-Handbuch. Begriffe, Hauptwerke, Aktualita ̈t. 
Berlin: Suhrkamp. 

Bueno, A. (2019). Simmel and the Forms of in-dividuality, in: 
Fuchs M., Linkenbach-Fuchs A., Mulsow M., Otto B.-C., 



MONICA MARTINELLI | 85 

Parson R., Rüpke J. (Hrsg.), Religious Individualisations: Historical 

and Comparative Perspectives. Berlin: De Gruyter. 
Crone, K., Schnepf R., Stolzenberg J. (2010) (Hrsg.). Über die 

Seele. Berlin: Suhrkamp. 
Durkheim, E. (1961 [1925]). Moral Education. New York: Free 

Press. 
Durkheim, E. (1984 [1925]). The Division of Labor in Society. New 

York: Free Press.  
Emirbayer, M. (1997). Manifesto for a Relational Sociology, in: 

American Journal of Sociology, vol. 103, 2: S. 281-317. 
Ferrara, A. (1999). Autenticità riflessiva. Il progetto della 

modernità dopo la svolta linguistica. Milano: Feltrinelli. 
Fitzi, G. (2002). Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie. 

Konstanz: UVK. 
Fitzi, G. (2012). A ‘Transformative’ View of Society Building: 

Simmel’s Sociological Epistemology and Philosophical 
Anthropology of Complex Societies, in: Theory, Culture & 

Society, vol. 29, 7-8, S. 177-196. 
Fitzi, G. (2021). Simmel’s ‘late life metaphysics’, in: Fitzi G. 

(Hrsg.), The Routledge International Handbook of Simmel Studies. 
London and New York: Routledge. 

Harrington, A., Kemple, T. M. (2012). Introduction: Georg 
Simmel’s ‘Sociological Metaphysics’: Money, Sociality, and 
Precarious Life, in: Theory, Culture & Society, vol. 29, 7-8, S. 
7-25. 

Kemple, T. M. (2019). Simmel. Columbia: Polity. 
Jankélévitch, V. (2013). Georg Simmel. Filosofo della vita. Milano: 

Mimesis. 
Jonas, H. (1979). Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik für 

die technologische Zivilisation. Frankfurt: Suhrkamp. 
Lash, S. (2005). ‘Lebenssoziologie: Georg Simmel in the 

Information Age’, in: Theory, Culture & Society, vol. 22, 3, S. 1-
23. 



86 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 
Lee, M., Silver, D. (2012). Simmel’s Law of the Individual and 

the Ethics of the Relational Self, in: Theory, Culture & Society, 
vol. 29, 7-8: 124-145. 

Lévinas, E. (2000 [1971]), Totalità e infinito. Milano: Jaca Book. 
Levine, D., Silver, D. (2010). Introduction, in: Simmel G., The 

View of Life. Chicago: University of Chicago Press. 
Martinelli, M. (2021). Freedom: an open debate, in: Fitzi G. 

(Hrsg.). The Routledge International Handbook of Simmel Studies. 
London and New York: Routledge. 

Martinelli, M. (2023). Die subjektiven und die objektiven 
Dimensionen des sozialen Lebens. Simmels sozio-
anthropologische Perspektive, in: Simmel Studies, vol. 27, 1, S. 
9-51. 

McCole, J. (2019). Georg Simmel: Decentering the Self and 
Recovering Authentic Individuality, in: The Germanic Review, 
94, S. 151-162. 

Portioli, C., Fitzi ,G. (2006) (Hrsg.). Georg Simmel e l’estetica. 
Milano: Mimesis. 

Pyyhtinen, O. (2009). Being-with. Georg Simmel’s Sociology of 
Association, in: Theory, Culture & Society, vol, 26, 5. S. 108-128. 

Pyyhtinen, O. (2012). Life, Death and Individuation: Simmel 
on the Problem of Life Itself, in Theory, Culture & Society, 
29, 7/8, S. 78-100. 

Ruggeri, D. (2016). La sociologia relazionale di Georg Simmel. Milano: 
Mimesis. 

Sabido Ramos, O. (2017). The sense as a resource of meaning in 
the construction of the Stranger: an approach from Georg 
Simmel’s relational sociology, in: Simmel Studies, vol. 21, 1: S. 
15-41. 

Simmel, G. (1991). Einleitung in die Moralwissenschaft. Eine 
Kritik der ethischen Grundbegriffe. Zweiter Band. In K. C. 
Köhnke (Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. Band 4. Einleitung 



MONICA MARTINELLI | 87 

in die Moralwissenschaft. Eine Kritik der ethischen Grundbegriffe. 

Zweiter Band. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Simmel, G. (2004a). Über Freiheit. In T. Karlsruhen & O. 

Rammstedt (Eds.), Georg Simmel Gesamtausgabe. Band 20. 

Posthume Vero ̈ffentlichungen. Ungedrucktes Schulpa ̈dagogik, (S. 80-
115). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Simmel, G. (2004b). Der Individualismus der modernen Zeit. In 
T. Karlsruhen & O. Rammstedt (Eds.), Georg Simmel 

Gesamtausgabe. Band 20. Posthume Vero ̈ffentlichungen. Ungedrucktes 

Schulpa ̈dagogik, (S. 249-258). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Simmel, G. (2012). Ethik und Probleme der modernen Kultur, 

Vorlesung Sommer-Semester 1913, Nachschrift von K. 
Gassen. In A. Rammstedt & C. Rol (Eds.), Georg Simmel 

Gesamtausgabe. Band 21. Kolleghefte und Mitschriften, (S. 805-846). 
Berlin: Suhrkamp. 

Simmel, G. (2017a). Philosophie des Geldes. In D. P. Frisby & 
K. C. Köhnke (Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. Band 6. 

Philosophie des Geldes. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Simmel, G. (2017b). Die Großstädte und das Geistesleben. In R. 

Kramme, A. Rammstedt & O. Rammstedt (Eds.), Georg 

Simmel-Gesamtausgabe. Band 7. Aufsätze und Abhandlungen 1901-

1908, (S. 116-131). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Simmel, G. (2017c). Kant. Sechs Vorlesungen gehalten an der 

Berliner Universität. In G. Oakes & K. Röttgers (Eds.), Georg 

Simmel-Gesamtausgabe. Band 9. Kant. Die Probleme der 

Geschichtsphilosophie (1905/1907), (S. 7-226). Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Simmel, G. (2017d). Schopenhauer und Nietzsche. In M. Behr, 
V. Krech & G. Schmidt (Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. 

Band 10. Philosophie der Mode. Die Religion. Kant und Goethe. 

Schopenhauer und Nietzsche, (S. 167-408). Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Simmel, G. (2017e). Über Kunstausstellungen [1890]. In K. C. 
Köhnke, C. Jaenichen & E. Schullerus (Eds.), Georg Simmel-



88 | ETHIK UND ÄSTHETIK: DIE DORNIGE FRAGE NACH MORAL 
UND FREIHEIT 
 

Gesamtausgabe. Band 17. Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, 

Umfrageantworten, Leserbriefe, Diskussionsbeiträge 1889-1918. 

Anonyme und pseudonyme Veröffentlichungen 1888-1920, (S. 242-
250). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Simmel, G. (2019). Über sociale Differenzierung. In H.-J. Dahme 
(Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. Band 2. Aufsätze 1887 bis 

1890. Über sociale Differenzierung. Die Probleme der 

Geschichtsphilosophie (1892), (S. 109-295). Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Simmel, G. (2020). Rembradt. In U. Kösser, H.-M. Kruckis & O. 
Rammstedt (Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. Band 15. 

Goethe. Deutschlands innere Wandlung. Das Problem der historischen 

Zeit. Rembrandt, (S. 305-515). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Simmel, G. (2021a). Einleitung in die Moralwissenschaft. Eine 

Kritik der ethischen Grundbegriffe. Erster Band. In K. C. 
Köhnke (Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. Band 3. Einleitung 

in die Moralwissenschaft. Eine Kritik der ethischen Grundbegriffe. 

Erster Band. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Simmel, G. (2021b). Soziologie. Untersuchungen über die 

Formen der Vergesellschaftung. In O. Remmstedt (Eds.), 
Georg Simmel-Gesamtausgabe. Band 11. Soziologie. Untersuchungen 

über die Formen der Vergesellschaftung. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Simmel, G. (2021c). Hauptprobleme der Philosophie. In R. 
Kramme & O. Remmstedt (Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. 

Band 14. Hauptprobleme der Philosophie. Philosophische Kultur, (S. 
7-157). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Simmel, G. (2021d). Grundfragen der Soziologie. In G. Fitzi & 
O. Rammstedt (Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. Band 16. 

Der Krieg und die geistigen Entscheidungen. Grundfragen der Soziologie. 

Vom Wesen des historischen Verstehens. Der Konflikt der modernen 

Kultur. Lebensanschauung, (S. 59-149). Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 



MONICA MARTINELLI | 89 

Simmel, G. (2021e). Lebensanschauung. In G. Fitzi & O. 
Rammstedt (Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. Band 16. Der 

Krieg und die geistigen Entscheidungen. Grundfragen der Soziologie. 

Vom Wesen des historischen Verstehens. Der Konflikt der modernen 

Kultur. Lebensanschauung, (S. 209-425). Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Simmel, G. (2021f). Der Konflikt der modernen Kultur. In G. 
Fitzi & O. Rammstedt (Eds.), Georg Simmel-Gesamtausgabe. 

Band 16. Der Krieg und die geistigen Entscheidungen. Grundfragen der 

Soziologie. Vom Wesen des historischen Verstehens. Der Konflikt der 

modernen Kultur. Lebensanschauung, (S. 181-207). Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Simmel, G. (2022). Das individuelle Gesetz. Ein Versuch über 
das Prinzip der Ethik. In K. Latzel (Eds.), Georg Simmel-

Gesamtausgabe. Band 12. Aufsätze und Abhandlungen 1909-1918, 

(S. 417-470). Frankfurt am Main: Suhrkamp.  
Steinmann, L. (2007). ‚Geselligkeit und „Formale Sociology“. 

Die lebensphilosophische Perspektive in Georg Simmel’s 
„Grundfragen der Sociology“, in: Klingemann C. (Hrsg.), 
Jahrbuch für Soziologie-geschichte. Wiesbaden: VS Verlag. 

Stiegler, B. (2011). The Decadence of Industrial Democracies. 
Cambridge: Polity Press. 

Thouard, D., Zimmermann ,B. (2017). Simmel, le parti-pris du tiers. 
Paris: CNRS Edition. 

Thouard, D. (2018). Lebensanschauung, in: Müller H.-P., Reitz 
T. (2018) (Hrsg.). Simmel-Handbuch. Begriffe, Hauptwerke, 

Aktualität. Berlin: Suhrkamp. 
 


