
 
 
 
 

Simmel Studies Vol. 28, Num. 1/24, pp. 125-152 

ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS 

Simmel über die präsuppositionellen und epistemischen Ebenen 
von Analyse und Theoriebildung in der Soziologie  

Abstract. Drawing on selected passages from Simmel's texts, this article seeks to, on 
one hand, consolidate the key elements of his understanding of the presuppositional level 
in sociology, and on the other hand, building on insights particularly evident in an essay 
published in the late 19th century, to develop a complementary second level of analysis 
and theorization in sociology, which I term the epistemic level. Thus, in the first part of 
the text, with an emphasis on Philosophie des Geldes and Soziologie, I address 
Simmel's understanding of the presuppositional elements in social-theoretical reflection on 
the world, seeking to determine the content of this level of analysis and theorizing in the 
transition from philosophy to the particular sciences. Secondly, I turn to the definition of 
the epistemic level in Simmel. At this point, I focus on delineating the fundamental 
questions of a historical-systematic nature that can be explored from this epistemic level. 
I conclude with some general considerations about the theoretical significance of these levels 
for sociological analysis and theorizing.  

Einleitung 

Angesichts der Heterogenität der umfangreichen Bibliographie 
zur Reflexionsart, die die Soziologie hervorbringt, wird deutlich, 
dass die Theorie einen autonomen Interessenbereich innerhalb der 
Disziplin darstellt – auch wenn diese "Autonomie" von einigen 
Autoren und Traditionen als "relativ" bezeichnet wird. Diese 
Gesetzmäßigkeit der theoretischen und sozialen Reflexion über die 
Welt spiegelt sich auch in den wachsenden Forderungen nach 



126 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
einem ganzheitlichen Verständnis der gegenwärtigen 
Gesellschaften wider (Reckwitz und Rosa, 2021).  Diese 
Forderungen sind ihrerseits Symptome dafür, dass die bloße 
Anhäufung von Beobachtungen und Beschreibungen uns nicht 
wesentlich über Theorien mittlerer Reichweite hinausgebracht hat. 
Wie Gesa Lindemann kürzlich mehrmals argumentierte, besteht in 
der Soziologie nicht nur eine relative Autonomie der Theorie 
gegenüber der empirischen Forschung. Vielmehr stellt die Theorie 
auf jeder ihrer Ebenen – von verschiedenen Arten von 
Vorannahmen (sogenannte Metatheorie), über umfassende, 
propositional artikulierte Aussagen (soziologische Theorie im 
eigentlichen Sinne), bis hin zur Begriffsbildung (Sozialtheorie) – einen 
Bereich dar, der nach Regeln funktioniert, die nicht auf die 
epistemischen und theoretischen Kriterien reduzierbar sind, nach 
denen traditionelles wissenschaftliches Wissen beurteilt wird 
(Lindemann, 2009: 19-26).  

Eine unmittelbare Implikation all dessen ist für Lindemann der 
selbstreferentielle Charakter soziologischer Theorien. Mit dem 
Anspruch einer umfassenderen Gültigkeit als die Mertonschen 
Theorien, lösen sich diese zunehmend von ihren unmittelbaren 
Sachbezügen. Dadurch entsteht eine Dynamik, in der Theorien mit 
Theorien streiten (Lindemann, 2006: 82-83). Ich möchte 
hinzufügen: und deren Elemente der Konstruktion, Kritik und 
Validierung vielfältige Wechselwirkungen mit dem empirischen 
Bereich aufrechterhalten, in einer Beziehung, die nicht immer eine 
einseitige Bestimmung oder Regelung ist. Daher gestaltet sich das 
Verhältnis zwischen theoretischer Reflexion und dem empirischen 
Bereich in der Soziologie als äußerst komplex. Eine einseitige 
Beziehung lässt sich kaum etablieren, in der die Empirie das feste 
und unveränderliche Element ist, das die theoretisch-
konzeptionelle Reflexion sicher leitet. Dies macht die theoretische 
Arbeit zu einem Bereich, der nicht nur spezialisiert ist, wo die 
Theorie das Empirische ist, sondern auch von den 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 127 

Sozialtheoretikern verlangt, sich mit Fragen und Verfahren zu 
befassen, die zwar sehr spezifisch für sie sind, aber auch teilweise 
zur Philosophie gehören. Dies erweist sich als unvermeidlich, wenn 
Theorien Geltungsansprüche erheben, die umfassender sind als die 
vom Forscher erhobenen Daten.  

Im Rahmen der klassischen Sozialtheorie hat  besonders Simmel 
die verschiedenen Schattierungen dieser Arbeit der soziologischen 
(Selbst-)Reflexion hervorgehoben. An bestimmten Stellen seines 
Werkes hat Simmel explizit und ausführlich die Voraussetzungen  
behandelt, die der theoretischen Arbeit in den einzelnen 
Wissenschaften, insbesondere in der Soziologie, zugrunde liegen.  
Dabei hat er diese sowohl als Analyse- als als Theorieebenen des 
Faches ausgestaltet. Auf seine Weise hat er das metakritische Erbe 
Kants aufgegriffen und versucht, es im Zeitalter der autonomen 
Wissenschaften neu zu überdenken. Auf diese Weise identifizierte 
er einige der erkenntnistheoretischen, ontologischen, 
methodologischen und normativen Bestimmungen des reflexiven 
Ansatzes für das Soziale und die historischen Gesellschaften. 
Ebenso ebnete er den Weg für eine soziale Erkenntnistheorie und 
eine relationale Ontologie. Gleichzeitig können wir in seinem 
sozialphilosophischen Werk weitere Fragen hervorheben, die sich 
zwar auf der Ebene der theoretischen Aussagen und der 
metatheoretischen Voraussetzungen der Reflexion auswirken, aber 
nicht strikt in eine dieser Analyseebenen fallen. In dieser zweiten, 
nicht-empirischen Dimension der Reflexion, die ich als epistemisch 
bezeichne, hat Simmel Fragen aufgeworfen, die wir im Großen und 
Ganzen als Fragen nach der Verständlichkeit der Welt und der Art 
und Weise, wie wir sie begreifen, bezeichnen können. Die 
Hauptfrage, die sich unmittelbar stellt, lautet: Wie können wir diese 
Fragen kategorisieren und wie können wir sie mit anderen 
Reflexionsebenen der Soziologie verknüpfen?  Diese zentrale 
methodologische Frage zwingt uns dazu, die Art der Fragen, die 
sich schwer kategorisieren lassen, genauer zu bestimmen.  

Im Folgenden werde ich mich darauf beschränken, den Weg 
zwischen diesen methodologischen und analytischen Fragen 



128 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
nachzuzeichnen. Mein Ziel dabei ist, erstens einige Elemente von 
Simmels besonderem Verständnis der präsuppositionellen Ebene in 
der Soziologie zu rekonstruieren und zweitens die epistemische 
Ebene als Analyse- und Theorieebene in der Disziplin 
vorzuschlagen. Ich tue dies unter Bezugnahme auf einige Passagen 
und Entwicklungen Simmels, der im Kontext der klassischen 
Sozialtheorie am intensivsten in die Arbeit der Unterscheidungen 
eintauchte, die für die reflexiv-disziplinäre Selbstaufklärung 
erforderlich sind.  

Die präsuppositionelle Dimension bei Simmel 

Gleich im ersten Absatz des Vorworts zu Philosophie des Geldes
1 

(Simmel, [1900] 1989: 9-20) macht Simmel eine Bemerkung über 
das Verhältnis der Philosophie zu den Einzelwissenschaften. Diese 
Bemerkung verdeutlicht nicht nur die Art seines Ansatzes im Werk 
selbst, sondern kann auch als analytische Formulierung verstanden 
werden, die die wichtigsten Ebenen aufzeigt, die bei den 
Grenzbeziehungen zwischen Philosophie und den traditionellen 
Einzelwissenschaften zu berücksichtigen sind:    

Jede Forschungsprovinz hat zwei Grenzen, an denen die 
Denkbewegung aus der exakten in die philosophische Form 
übergeht. Die Voraussetzungen des Erkennens überhaupt, wie 
die Axiome jedes Sondergebietes verlegen ihre Darstellung und 
Prüfung aus diesem letzteren hinaus in eine prinzipiellere 
Wissenschaft, deren im Unendlichen liegendes Ziel ist: 
voraussetzungslos zu denken — ein Ziel, das die 
Einzelwissenschaften sich versagen, weil sie keinen Schritt ohne 
Beweis, also ohne Voraussetzungen sachlicher und 
methodischer Natur, tun. Indem die Philosophie diese 
Voraussetzungen darstellt und untersucht, kann sie solche doch 

 
1 Nachfolgend einfach als PdG bezeichnet. 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 129 

auch für sich nicht völlig aufheben; nur ist es hier der jeweils 
letzte Punkt des Erkennens, an dem ein Machtspruch und der 
Appell an das Unbeweisbare in uns einsetzt, und der freilich 
vermöge des Fortschritts der Beweisbarkeiten nie definitiv 
festliegt. Zeichnet der Beginn des philosophischen Gebietes 
hier gleichsam die untere Grenze des exakten, so liegt dessen 
obere da, wo die immer fragmentarischen Inhalte des positiven 
Wissens sich durch abschließende Begriffe zu einem Weltbild 
zu ergänzen und auf die Ganzheit des Lebens zu beziehen 
verlangen. (Simmel, [1900] 1989: p. 9) 

Simmel entwirft hier eine Kartographie, die die Grenzen der 
einzelnen Wissenschaften und des Handlungsfeldes der 
Philosophie festlegt: Alles positive (wissenschaftliche) Denken hat 
eine untere Grenze, die durch die Grundlagen des Wissens 
bestimmt wird.  Diese Grundlagen – die ich als die Art und Weise, 
die Voraussetzungen sowie die Leitprinzipien beschreiben würde, 
die sich nicht von der Semantik des Beweises beeinflussen lassen – 
kann das positive Wissen seiner Natur nach nicht selbst liefern.  
Dies liegt daran, dass positives Wissen auf Beweisen beruht, das 
heißt, auf empirisch-objektiven und methodischen 
Voraussetzungen, während diese Voraussetzungen das 
Unüberprüfbare, das Unbeweisbare sind, zumindest in dem Sinne, 
den die positive Wissenschaft diesen Begriffen beimisst. Die obere 
Grenze dieser Bereiche wird durch die Menge der fragmentarischen 
Inhalte repräsentiert, die die Produkte dieser Wissenschaften sind; 
der Philosophie käme die Rolle zu, diese Inhalte zu synthetisieren, 
zu vereinheitlichen, sie in ein Weltbild einzuschließen und sie auf 
die Totalität des Lebens zu beziehen.  

Indem er sowohl eine "untere" als auch eine "obere" Grenze 
jedes einzelwissenschaftlichen Wirklichkeitsverständnisses angibt, 
rehabilitiert Simmel einerseits die Philosophie, indem er bestimmt, 
welche Erkentnisse von den Einzelwissenschaften prinzipiell nicht 
bewältigt werden können, die aber dennoch den legitimen 
Gegenstand philosophischer Reflexion bilden.  Gleichzeitig 
problematisiert er das deutsche postidealistische metaphysische 



130 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
Denken, indem er über die Möglichkeiten seiner Geltung und 
Verwirklichung nachdenkt - ein ausgesprochen neokantianisches 
Thema.2    

Im ersten Fall besteht die Rehabilitierung der Philosophie darin, 
darauf aufmerksam zu machen und zu begründen, dass erstens jede 
einzelne wissenschaftliche Erkenntnis begriffliche und methodische 
Voraussetzungen benötigt. Diese Voraussetzungen haben aufgrund 
ihres apriorischen Charakters ihren Ursprung nicht in  den 
Einzelwissenschaften selbst und müssen daher im Rahmen einer 
metakritischen Reflexion der jeweiligen Einzelwissenschaft 
analysiert und beschrieben werden. Zweitens ist eine ausschließlich 
naturwissenschaftlich verfahrende Erkenntnisform aufgrund ihres 
fragmentarischen Charakters aus prinzipiellen Gründen nicht in der 
Lage, "die einzelnen Inhalte positiver Erkenntnis mit endgültigen 
Begriffen zu einer Weltanschauung zu ergänzen und auf die 
Totalität des Lebens zu beziehen". Diese Aufgabe bildet für ihn den 
Gegenstand einer "philosophischen Spekulation" bzw. einer 
Metaphysik der jeweiligen Einzelwissenschaft, deren bleibender 
formaler Wert sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie "eine 
vollständige Anschauung der Welt nach kontinuierlichen Prinzipien 
anstrebt" (Simmel, [1900] 1989: 11). Wissenschaft und Philosophie 
sind nach Simmel in dieser Hinsicht komplementär: Als 
'Vorwegnahme realistischer Erkenntnis' dient die philosophische 
Spekulation einerseits als heuristische Vorwegnahme möglicher 
positiver Erkenntnisse, die prinzipiell durch den Fortschritt der 

 
2 Im letzteren Fall räumt Simmel ein, dass eine solche spezifisch "moderne" 

Metaphysik nicht mehr ohne weiteres axiomatisch realisiert werden kann, sondern 
sich auf der Grundlage des fortgeschrittenen Erkenntnisstandes der 
Einzelwissenschaften bewähren muss. Aus Gründen der inneren Ökonomie des 
Textes und der Abgrenzung seines Umfangs werde ich hier nicht weiter auf 
Fragen eingehen, die das Verhältnis von Einzelwissenschaften und 
metaphysischer Tradition bei Simmel betreffen. 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 131 

einzelwissenschaftlichen Wirklichkeitserkenntnis einer 'exakten' 
Denkform zugänglich gemacht werden können; andererseits 
ermöglicht die Philosophie zugleich auf symbolische Weise die 
Erfüllung eines metaphysischen Bedürfnisses, das uns auf 
"realistische" Weise weiterhin versagt bleibt. Diese Aufgabe bildet 
für ihn den Gegenstand einer "philosophischen Spekulation" bzw. 
einer Metaphysik der jeweiligen Einzelwissenschaft, deren 
bleibender formaler Wert sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie 
"eine vollständige Anschauung der Welt nach kontinuierlichen 
Prinzipien anstrebt" (Simmel, [1900] 1989: 11-12). In Das Problem der 

Soziologie zu Beginn der Soziologie kommt Simmel auf das Thema 
zurück. Erneut bringt er die Einzelwissenschaften der Philosophie 
und insbesondere der Metaphysik näher, diesmal am Beispiel der 
Sozialtheorie und der Theorie der Gesellschaft.  Dabei verwendet 
er wieder  das Bild einer Disziplin, die von zwei Grenzen - der 
unteren und der oberen - flankiert wird. Diese Grenzen 
ermöglichen es der Disziplin, über ihre Grundlagen nachzudenken 
und die Einheit ihrer fragmentarischen Entdeckungen zu suchen. 
Simmel sagt uns:  

Wie jede andre exakte, auf das unmittelbare Verständnis des 
Gegebenen gerichtete Wissenschaft, ist auch die soziale von 
zwei philosophischen Gebieten eingegrenzt. Das eine umfasst 
die Bedingungen, Grundbegriffe, Voraussetzungen der 
Einzelforschung, die in dieser selbst keine Erledigung finden 
können, da sie ihr vielmehr schon zugrunde liegen; in dem 
andern wird diese Einzelforschung zu Vollendungen und 
Zusammenhängen geführt und mit Fragen und Begriffen in 
Beziehung gesetzt, die innerhalb der Erfahrung und des 
unmittelbar gegenständlichen Wissens keinen Platz haben. Jenes 
ist die Erkenntnistheorie, dieses die Metaphysik der fraglichen 
Einzelgebiete. Die letztere bedeutet eigentlich zwei Probleme, 
die indefs in der wirklichen Denkbehandlung mit Recht 
ungeschieden zu bleiben pflegen: die Unbefriedigung an dem 
fragmentarischen Charakter der Einzelerkenntnisse an dem 
frühen Ende der sachlichen Feststellbarkeiten und der 
Beweisreihen führt zu der Ergänzung dieser 



132 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 

Unvollkommenheiten mit den Mitteln der Spekulation; und 
eben dieselben dienen dem parallelen Bedürfnis, die 
Zusammenhanglosigkeit und gegenseitige Fremdheit jener 
Stücke zur Einheit eines Gesamtbildes zu ergänzen. Neben 
dieser, auf den Grad des Erkennens gerichteten metaphysischen 
Funktion, geht eine andere auf eine andere Dimension des 
Daseins, in der die metaphysische Bedeutung seiner Inhalte liegt 
wir drücken sie aus als den Sinn oder den Zweck, als die absolute 
Substanz unter den relativen Erscheinungen, auch als den Wert 
oder die, religiöse Bedeutung. (Simmel, 1908: 25-26)   

Diese Formulierung macht einige analytische Unterscheidungen 
mehr als die vorherige Passage aus dem PdG und fügt einige weitere 
Probleme hinzu, auch wenn sie im Rahmen der Zeichnung der 
unteren und oberen Grenze bleibt. Erstens fördert sie die 
analytische Unterscheidung, indem Simmel die Aufteilung der 
beiden philosophischen Grenzen der Einzelwissenschaften 
herausarbeitet, nun jedoch aus der Perspektive der Soziologie (in 
der PdG-Passage bezieht er sich generisch auf die 
Einzelwissenschaften). Zweitens bleibt Simmel bei seiner 
Beschäftigung mit der unteren Ebene dieser Grenzen, die durch die 
Bedingungen, Grundbegriffe und Prämissen aller partikularen 
Forschung repräsentiert wird, charakterisiert sie aber an dieser Stelle 
nominell als einen Bereich von Fragen, die zur Erkenntnistheorie 
gehören.  

Zu diesem Bereich der Erkenntnistheorie gehört laut Simmel - 
neben der bereits in der Passage der PdG erwähnten Darstellung 
und Überprüfung von Axiomen - die Reflexion über die 
Bedingungen, Grundbegriffe und Voraussetzungen der eigenen 
Forschung. Aber, wohlgemerkt, diese Erkenntnistheorie ist von 
ihrem Umfang her keine Untersuchung, die sich auf die Frage 
beschränkt, wie wir wissen, auch nicht in der Soziologie; sie ist auch 
nicht zu verwechseln mit der Formel von der "Kritik der Erfahrung 
im Allgemeinen" - sie ist keine Theorie der Erfahrung, obwohl sie 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 133 

eine solche voraussetzt. Sie ist weder so restriktiv, dass sie in den 
minimalen zeitgenössischen Begriff der Erkenntnistheorie passt, 
noch so weit gefasst, dass sie in ihren allgemeinen Zielen mit dem 
kantischen Programm der Kritik der reinen Vernunft verwechselt 
werden könnte. Sein Charakter muss im Kontext der 
neokantianischen Bewegung verstanden werden, die sich nicht nur 
von den metaphysischen Voraussetzungen der kritischen 
Philosophie entfernte, sondern auch die Erkenntnistheorie an die 
Wissenschaften band. Deshalb ist es bezeichnend, dass Simmel in 
den beiden zitierten Passagen zunächst die philosophischen 
Dimensionen von Erkenntnistheorie und Metaphysik in den 
einzelnen Wissenschaften verortet. Im Falle der Soziologie ist diese 
Erkenntnistheorie eine soziologische, deren grundlegendes Ziel 
letztlich ist, zu verstehen und zu erklären, wie die beiden 
Dimensionen der sozialen Wirklichkeit - Handlung und Struktur - 
unter den Bedingungen eines kulturellen Konflikts 
zusammenwirken, der die Kreativität der sozialen Handlung und die 
zunehmende selbstreferentielle Reproduktion der sozialen Struktur 
einander gegenübergestellt. Als positive Wissenschaft hat die 
Soziologie die Aufgabe, beobachtbare soziale Regelmäßigkeiten zu 
rekonstruieren und ihre Typologien zu erstellen. Dabei stützt sie 
sich auf axiomatische Annahmen über die soziale Wirklichkeit, die 
nicht in ihrem Fokus stehen. Sie sind Gegenstand einer besonderen 
Art von Erkenntnistheorie, die bestimmte Themen der 
Sozialwissenschaften im Unterschied zu denen der 
Naturwissenschaften behandelt. Die Ergebnisse der soziologischen 
Untersuchung der sozialen Wirklichkeit weisen dann auf 
verschiedene Fragen hin, die aus der analytisch-deskriptiven Sicht 
einer positiven Wissenschaft nicht beantwortet werden können.3 

 
3 Diesbezüglich siehe: Fitzi, Gregor. (2018). Sociological epistemology. In. The 

Challenge of Modernity. Simmel’s Sociological Theory. London and New York, 
Routledge. p. 46-49. Für eine detailliertere Analyse von Simmels Idee einer Unter- 
und Obergrenze für die philosophische Reflexion in den einzelnen 
Wissenschaften, siehe: Dahme, Heinz-Jürgen. (1981). Soziologie als exakte 
Wissenschaft. Georg Simmels Ansatz und seine Bedeutung in der gegenwärtigen 



134 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
Der Inhalt der präsuppositionellen Ebene    

Ich glaube, dass die Grammatik und Semantik von Simmels 
Position unter Bezugnahme auf die kritische Philosophie besser 
verstanden werden können. Es gibt eine offensichtliche Ähnlichkeit 
und eine gewisse Kontinuität zwischen dieser Formulierung des 
Verhältnisses zwischen den Einzelwissenschaften und der 
Philosophie und der von Kant formulierten Beziehung zwischen 
Philosophie, Metaphysik und Einzelwissenschaften, was dazu 
beiträgt, diese präsuppositionelle Ebene besser zu charakterisieren 
und zu entwickeln. Es war Kant, der in der Neuzeit den Begriff der 
Metaphysik neu formulierte und ihn in gewisser Weise dem 
Zeitalter der Wissenschaften anpasste. Eine der wichtigsten 
Schlussfolgerungen dieser Neuformulierung ist die Entdeckung 
und Bestätigung, dass einerseits alle möglichen menschlichen 
Erkenntnisse eine transzendentale Synthese a priori erfordern, und 
dass andererseits die Vernunft diese Syntheseprozesse regelt und 
ihnen ein Ziel gibt. Daraus folgt, dass alle Wissenschaften, 
zumindest teilweise, aus einer Quelle stammen, die nicht von der 
Erfahrung abhängt. Dies betrifft nicht nur die Prinzipien ihrer 
Möglichkeit, ihre Rechtfertigung und ihre Bestätigung, sondern 
auch ihre umfassenderen Ziele und die Einheit ihrer Entdeckungen, 
die in jedem Fall ein gewisses Maß an philosophisch-
metaphysischer Reflexion erfordern. Diese ersten Quellen der 
Erkenntnis, die nicht von der Erfahrung abhängen, sondern ihr 
vorgeordnet sind und sie leiten, identifiziert Kant mit Verstand und 
Vernunft, womit sie der Einteilung der Metaphysik selbst 
entsprechen. Den ersten Teil seiner Metaphysik nennt er 
"Ontologie" oder die "Wissenschaft von den reinen apriorischen 

 
Soziologie. Stuttgart, Enke, S. 274 ff; Das "Abgrenzungsproblem" von 
Philosophie und Wissenschaft bei Georg Simmel. In. Dahme, Heinz-Jürgen; 
Rammstedt, Otthein. (1984). Georg Simmel und die Moderne. Frankfurt am 
Main, Suhrkamp, SS. 202-230. 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 135 

Prinzipien der Erkenntnis", die "Transzendentalphilosophie" selbst. 
Diese Metaphysik ist, allgemein gesprochen, eine "Metaphysik des 
Bedingten", da die reinen apriorischen Begriffe, aus denen sie 
besteht, uns empirisches Wissen ermöglichen (wenn auch als 
Möglichkeit - "Objekte einer möglichen Erfahrung"). Sie ist 
insofern metaphysisch, als sie sich auf das Wissen über die 
apriorischen Bestimmungen von Objekten bezieht, vorausgesetzt, 
es lässt sich zeigen, dass dieses Wissen Annahmen über eine 
grundlegende Konstitution aller Objekte impliziert - nicht-
empirische Bedingungen von allem Empirischen. Die andere, die 
"Metaphysik des Unbedingten" oder "wahre Metaphysik", ist 
diejenige, die sich mit den "höchsten Bestrebungen der 
Menschheit" beschäftigt und "Gott, Freiheit und Unsterblichkeit" 
zum Gegenstand hat. 

Die Bedeutung der kantischen Metaphysik, die in diesen 
Begriffen zusammengefasst ist, für die einzelnen Wissenschaften ist 
signifikant, auch wenn  ich sie hier nicht näher erläutern kann.Ich 
möchte einige eher prosaische Aspekte festhalten, in denen sich 
diese formale Struktur einer 'Metaphysik des Bedingten' und einer 
'Metaphysik des Unbedingten' in Simmels Metakritik der Soziologie 
zu wiederholen scheint, insbesondere mit seinem Hinweis auf den 
Inhalt der präsuppositionellen Ebene der gesellschaftstheoretischen 
Reflexion. Obwohl, wie inzwischen klar sein sollte, tiefgreifende 
Unterschiede zwischen ihnen bestehen - ich würde sagen, 
Diskontinuitäten, angefangen bei dem, was jeder von ihnen unter 
Metaphysik versteht, bis hin zu ihrem Verständnis der Rolle des 
Wissens in bestimmten Wissenschaften, bis hin zum  Begriff des 
Apriori, der bei Simmel weitgehend aus einer evolutionären 
Erkenntnistheorie stammen würde (Simmel, 1895: 34) - deutet 
Simmels Darstellung, seine "Kartographie", im Großen und 
Ganzen auf die  Unvermeidbarkeit der philosophisch-spekulativen 
Reflexion bei der Bestimmung der Voraussetzungen einer 
bestimmten Wissenschaft hin; andererseits weist sie auf das 
Vorhandensein einer metaphysischen Notwendigkeit im Hinblick 
auf ihre weitergehenden Ziele und die Einheit ihrer Erkenntnisse, 



136 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
aber auch auf den allgemeinen Sinn der individuellen und sozialen 
Existenz.4 

In der Tat weist die Art und Weise, wie Simmel den 
voraussetzungsvollen Bereich einer erweiterten Erkenntnistheorie, 
wie oben beschrieben, konstruiert, Ähnlichkeiten mit Kant auf.5 Die 
Domäne der kantischen Metaphysik des Bedingten war eine 
derjenigen, die die postkantianische disziplinäre Tradition in den 
Geisteswissenschaften am besten überlebt hat. Sie verweist auf 
bestimmte Reflexionsebenen, die, wie Simmel in den zitierten 

 
4 Dies ist keineswegs neu, und ähnliche Thesen finden sich auch bei 

neokantianischen Autoren, insofern als der Neokantianismus die Philosophie 
häufig mit der Entwicklung bestimmter Wissenschaften verknüpft hat. 

5 Klaus Lichtblau macht darauf aufmerksam. Er schreibt: "[...] Simmel hat sich 
in seinen zentralen theoretischen Schriften immer wieder über das Verhältnis 
zwischen dem spezifischen Erkenntnisanspruch einer positiven Einzelwis-
senschaft und dem bleibenden Wert einer auf sie Bezug nehmenden 
philosophischen Reflexion geäußert. Dieses in der Sekundärliteratur bereits 
ausführlich als "Abgrenzungsproblem" behandelte Thema betrifft dabei allerdings 
nicht nur die Soziologie, sondern in gleicher Weise auch die Historik und die 
Nationalökonomie. In allen drei Fällen hat Simmel nämlich eine "untere" und eine 
"obere" Grenze unterschieden, durch welche der Geltungsanspruch der jeweils 
zugrundegelegten erfahrungswis-senschaftlichen Disziplin von genuin 
philosophischen Fragestellungen umrahmt bzw. begrenzt wird, die Simmel zum 
einen als erkenntnistheoretische und zum anderen als metaphysische Probleme 
charakterisiert hat. Diese betreffen einerseits die "psychologischen" bzw. 
grundbegrifflichen Voraussetzungen der genannten Disziplinen, die prinzipiell 
nicht auf empirische Erfahrung zurückgeführt werden können, weil sie einer 
solchen Erfahrungserkenntnis gewissermaßen "apriorisch" vorausgesetzt werden 
müssen und letztere allererst ermöglichen. Simmel hat in diesem Fall denn auch 
in bewußter Analogie zu Kants Analyse der Naturerkenntnis sowohl von einer 
spezifischen Erkenntnistheorie der Historik als auch einer Erkenntnistheorie der 
Soziologie gesprochen und deren Geltungsanspruch nicht als empirisch, sondern 
als apriorisch bzw. in einem spezifischen Sinne als transzendental charakterisiert. 
Siehe: Lichtblau, Klaus. Zum metadisziplinären Status von Simmels „Philosophie des 
Geldes“. In: Simmel Newsletter, 1994, Vol. 4, N. 2. S. 103-110. Bielefeld. 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 137 

Passagen andeutet, in der soziologischen Theorie immer noch gültig 
sind. Diese Gültigkeit war das Ergebnis eines Prozesses des 
Übergangs von der metakritischen Metaphysik zu den partikularen 
Wissenschaften, der zu einem Restüberleben der Reflexionsebenen 
führte, die im ersten Teil der kantischen Metaphysik angesiedelt 
waren - und deren historische und theoretische Rekonstruktion ein 
Problem für sich ist.6 Sie konnte trotz empiristischer 
Begehrlichkeiten nicht völlig unterdrückt werden, weil die 
systematische Ebene eine relative Autonomie besitzt, die durch 
Diskurs und Deduktion gekennzeichnet ist. Was den 
erkenntnistheoretischen Bereich betrifft, so war er im 
Neukantianismus, aber nicht nur dort, das Ergebnis eines 
Perspektivwechsels von einer allgemeinen Erkenntnistheorie zu 
einer Betonung der wissenschaftlichen Erkenntnis.7 In Durkheims 
französischer Schule entwickelte sich die allgemeine 
Erkenntnistheorie zu einer soziologischen Erkenntnistheorie. In 
jedem Fall bedeutet die Idee der reflexiven Sätze zweiter Ordnung 
in diesem neuen Kontext die Identifizierung der philosophischen 

 
6 Der Neukantianismus muss ein grundlegendes Kapitel in jeder historischen 

und theoretischen Rekonstruktion dieses Übergangs sein. In Deutschland, aber 
nicht nur dort, prägte er die wissenschaftliche Genese der Soziologie. Gillian Rose 
lenkt die Aufmerksamkeit besonders auf das, was sie "fourth generation of Kant 
critics" nennt, die in der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg herangezogen wurde. Ihr 
zufolge eigneten sie sich die Hauptelemente der von der dritten Generation 
vorgenommenen Transformation von Kants kritischer Philosophie an, "read it 
back into the Critique of Pure Reason, and made it serve new ends. It is this position 
from which the idea of a scientific sociology arose" (Rose, Gillian. (1981). Hegel 
contra Sociology. Athlone, London and Atlantic Highlands, NJ, p. 5). Ich möchte 
nur hinzufügen, dass sie dies außer auf der Grundlage der Kritik der reinen Vernunft 
auch auf der Grundlage der Kritik der Urteilskraft taten. Dieses Thema, das ich den 
Übergang von der kantischen metakritischen Metaphysik zu den partikularen 
Wissenschaften nenne, ist ein Problem von historisch-systematischer Ordnung. 

7 Podoksik weist in seinem Text über Simmel und Kant genau darauf hin, 
nämlich darauf, dass sich der Neokantianismus der Zeit Simmels vor allem diese 
Dimension des Kantischen Denkens angeeignet hat. Siehe: Podoksik, Efraim. 
(2016). Neo-Kantianism and Georg Simmel's Interpretation of Kant. Modern Intellectual 
History, 13(3), 597-622.  



138 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
Bestimmungen des Erkenntnismodus und der Erkenntnis des 
Objekts, sei es wissenschaftlich oder nicht, in Bereichen wie 
Geschichte, sozialen Leben, Kunst usw.  

In der klassischen Soziologie, insbesondere bei Simmel, nahm 
dieser präsuppositionelle Bereich der theoretisch-soziologischen 
Reflexion vor allem die Form metatheoretischer Entwicklungen an. 
Diese stellen systematische Probleme dar und unterhalten 
komplexe Beziehungen zur metaphysischen Tradition, wie sie von 
Kant entworfen wurde. Es handelt sich dabei um den Modus der 
Erkenntnis (die Form der Untersuchung), die Suche nach 
apriorischen Kontrollen, die Umschreibung der Grenzen der 
Erkenntnis (richtiger: erkenntnistheoretisch), die Bestimmung der 
Repräsentationen, die die Formen des Zugangs zu den 
Phänomenen vorstrukturieren (der methodologische Aspekt), die 
Postulate bezüglich der Beschaffenheit der Welt (der ontologische 
Aspekt - wie muss die Welt beschaffen sein, damit diese Tatsache 
in ihr möglich ist, wie in einer intelligibelen und harmonischen 
Einheit?), und die Verfahren zur Darstellung und Validierung der 
Erkenntnis. All diese Inhalte, die in Simmels Passagen aus der 
Philosophie des Geldes und der Soziologie direkt oder indirekt 
angedeutet sind oder als Themen in einigen seiner Texte 
auftauchen, führen uns zurück zur kantischen Metaphysik des 
Bedingten.  Diese zeigt sich in Form der ursprünglich kritisch-
idealistischen Denkstruktur , in der Aufrechterhaltung der 
apriorischen substantiellen Prinzipien, die die Erfahrung 
ermöglichen, in den Überlegungen über die Art und Weise der 
Darstellung oder Offenlegung von Wissen, in der Suche nach der 
Rechtfertigung und Gültigkeit eines Bereichs der Objektivität, und 
in den konstituierenden Operatoren des Wissens sowie den 
Voraussetzungen, die die Darstellung eines bestimmten Objekts 
umgeben. 

Diese Grundprobleme, die sich aus dem ersten Teil der 
Kantischen Metaphysik (der "Metaphysik des Bedingten") ableiten 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 139 

lassen, weisen systematische Überschneidungen mit der 
Gesellschaftstheorie und der Soziologie auf und spiegeln sich in 
Simmels Anliegen im epistemologischen Bereich wider. 

Ein Beispiel dafür ist Simmels Verständnis von 
Erkenntnistheorie. Wie wir gesehen haben, versteht Simmel unter 
Erkenntnistheorie einen Bereich, der Grenzfragen zwischen 
Philosophie und bestimmten Wissenschaften betrachtet und sich 
nicht strikt auf klassischen erkenntnistheoretische Fragen zu den 
Voraussetzungen des "Wissens, wie x x ist"  beschränkt. Wenn er 
feststellt, dass zum Bereich der Erkenntnistheorie auch die 
Reflexion über die Bedingungen, Grundbegriffe und 
Voraussetzungen der eigenen Forschung gehört, formuliert Simmel 
einen erweiterten Begriff von Erkenntnistheorie. Erkenntnistheorie 
umfasst demnach nicht nur Fragen nach der Möglichkeit von 
Wissen, die man als streng erkenntnistheoretisch betrachten könnte, 
sondern auch die Bestimmung der Begriffe und Voraussetzungen, 
die Darstellung und die Überprüfung der Axiome der jeweiligen 
Wissenschaft. Was Simmel mit Erkenntnistheorie meint, wird in 
einer Passage aus einem anderen Text, den Hauptproblemen der 
Philosophie, deutlicher, in der er feststellt: "Wo die Philosophie sich 
zur Erkenntnistheorie entwickelt, nimmt sie den tieferen Sinn an, 
dass sie nun die Voraussetzungen des Erkennens, einschließlich des 
philosophischen Erkennens selbst, aufspürt und anerkennt oder [. 
...] das, was außerhalb von ihr ist, in ihren Geltungsbereich, in ihre 
Erkenntnisformen einbezieht" (Simmel, 1927: 6). In der 
Erkenntnistheorie geht es dann zentral um die Voraussetzungen der 
Erkenntnis. Simmel macht keine näheren Angaben darüber, was 
diese "Voraussetzungen" im Kontext der unteren Ebene der 
erkenntnistheoretischen Reflexion primär umfassen sollen. Jedoch  
werden wir dazu veranlasst, sie - ausgehend von seinem eigenen 
Forschungsprogramm, aber auch von der Bedeutung, die die 
Tradition diesem Ausdruck beimisst - im Großen und Ganzen mit 
reflexiven Sätzen zweiter Ordnung zu identifizieren - einer Analyse 
zweiter Ordnung der Natur, der Grenzen und der Bedingungen 
unserer gewöhnlichen wissenschaftlichen Erkenntnis. Es ist, als ob 



140 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
Simmel diesen unteren Bereich als einen philosophischen Bereich 
des Bedingten konfiguriert hätte, d.h. einen Bereich, der über die 
nicht-empirischen Grundlagen des Bedingten nachdenkt, oder, um 
es mit seinen eigenen Worten zu sagen, einen Bereich, der in der 
Lage ist, "ohne Grundlagen zu denken", da jedes Wissen von 
vornherein ohne objektive Grundlage ist.  

Diese Lesart der voraussetzungsvollen Dimension in der 
Soziologie, die sich auf Simmel stützt, bekräftigt den grundlegenden 
Rahmen, nach dem die klassische Gesellschaftstheorie und die 
Soziologie überwiegend neokantianisch sind. 

Die epistemische Dimension 

In einem 1896 veröffentlichten kurzen Aufsatz mit dem Titel 
Soziologische Ästhetik

8 unternimmt Simmel einen ungewöhnlichen 
Schritt in Richtung Ästhetik. Ungewöhnlich deshalb, weil die 
Bedeutungen der Ästhetik, die er mobilisiert, im Kontext der 
klassischen Sozialtheorie einzigartig sind, wo "Ästhetik" 
vorwiegend als Synonym für die Soziologie der Kunst oder der 
Literatur erscheint (Cordeiro de Farias, 2022: 50 ff). In Simmels 
Aufsatz von 1896 scheint sich die Ästhetik, von der der Autor 
spricht, jedoch auf andere Bedeutungen des Begriffs zu beziehen, 
die semantisch näher an denen liegen, auf die in der Tradition der 
philosophischen Ästhetik Bezug genommen wird (Cordeiro de 
Farias, 2024). Einerseits schlägt Simmel in diesem Text ein 
Forschungsprogramm für die Soziologie vor, das ausdrücklich auf 
"ästhetischen Motiven" beruht. Andererseits enthält der Text eine 
kognitive Konzeption, die ebenfalls auf Annahmen aus dem 
Bereich der Ästhetik beruht. Als Forschungsprogramm schlug er 
vor, die menschlichen Gesellschaften in ihrer Konstitution und 
Organisation unter dem Blickwinkel ästhetischer Prinzipien zu 

 
8 Nachfolgend einfach als SÄ bezeichnet.  



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 141 

untersuchen - eine Art "soziale Ästhetik" (Carnevali und Pinotti, 
2020). Als kognitiven Ansatz schlug er eine Form des 
Verständnisses der sozialen Welt vor, die auf der Analogie zur 
Erfahrung des Kunstwerks beruht. Ohne die Einheit zwischen den 
beiden Vorschlägen, dem programmatischen und dem kognitiven, 
die die SÄ konstituieren und die nur analytisch unterscheidbar sind, 
außer Acht zu lassen, möchte ich mich hier nur auf das 
konzentrieren, was ich den kognitiven Vorschlag nenne, der meines 
Erachtens eine zaghaftere Rezeption erfahren hat als das 
Forschungsprogramm. Im Grunde möchte ich zeigen, wie sich aus 
diesem kurzen Aufsatz die Formulierung eines weiteren 
Schutzraumes für Fragen entfalten lässt, die an die disziplinäre 
Soziologie gerichtet werden können und die nicht in den Bereich 
strenger präsuppositioneller und/oder theoretischer Fragen fallen. 
Ich nenne diesen Bereich von Fragen epistemisch.  

Der Inhalt der epistemischen Ebene und die historisch-
systematische Verflechtung ihrer Fragen 

Diese Reflexionsebene lässt sich anhand eines Postulats und 
zweier damit verbundener Prinzipien entwickeln, die Simmel in 
seinem Aufsatz von 1896 aufstellt.  Das Postulat besteht darin, die 
Gesellschaft wie ein Kunstwerk zu reflektieren. Die Prinzipien sind 
zwei Hauptaussagen: (a) das Fragment birgt das Ganze, und das 
Ganze wohnt im Fragment; (b) das Typische liegt im Einmaligen, 
das Wesen und die Bedeutung der Dinge im Vergänglichen 
(Simmel, [1896] 1992: 198-199). Sie können nur gemeinsam richtig 
verstanden werden, da die formulierten „Prinzipien“ nur in Bezug 
auf die Postulierung einer „soziologischen Ästhetik“ möglich sind. 
In jedem Fall handelt es sich um Formulierungen mit 
weitreichenden theoretischen und präsuppositionellen 
Implikationen.  

Wenn Simmel die Idee formuliert, die Gesellschaft anhand des 
Kunstwerks zu reflektieren, schlägt er damit zunächst ein anderes 



142 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
Paradigma für die theoretische Arbeit in der Soziologie vor.9 Wie 
schon oft festgestellt wurde (Nisbet, 1962; Brown, 1977), werden 
soziologische Modelle und ihre theoretischen Strukturen oft mit 
einem analogen Modell als Horizont gedacht und konstruiert. Diese 
Modelle wurden im klassischen sozialen Denken durch einige 
wenige Hauptmetaphern konstituiert (Gunderson, 2020: 77-78), die 
eine regulierende Funktion bei der Konstruktion von Theorien 
übernehmen und auch ontologische, epistemologische und 
methodologische Vorstellungen voraussetzen.10 Man kann also 
sagen, dass Simmel in SÄ ein drittes analoges Modell zur Reflexion 
des sozialen Lebens vorschlägt, das zu den bisher in der 
Gesellschaftstheorie dominierenden Modellen, dem mathematisch-
geometrischen und dem organischen, hinzukommt. 

Das analoge Modell des Kunstwerks ist theoretisch nicht 
unbedenklich. Es umreißt unter anderem die Grenzen der 
Sichtbarkeit sozialer Phänomene. Dies geschieht, indem es die 
Sozialtheorie für die sinnliche Referenz als empirischen Affekt 
öffnet. Simmel wird dieses Programm in späteren Werken 

 
9 Um SÄ kein zentrales Ziel zuzuschreiben, das möglicherweise nicht 

beabsichtigt ist, sollte von Anfang an klargestellt werden, dass die vorgeschlagene 
Interpretation des gesamten Essays eine persönliche Position widerspiegelt. Es ist 
wichtig zu betonen, dass viele andere Ausgangs- und Zielpunkte möglich sind. 

10 Aus diesem Grund neigen Theorien, die auf dem organischen Modell 
basieren, im Allgemeinen methodologisch zum Holismus, epistemologisch zum 
Rationalismus und ontologisch zum Realismus. Ein Beispiel mag hier nützlich 
sein. Abstrahiert man von der Komplexität seines Werks, so sind aus theoretischer 
und präsuppositioneller Sicht Schlüsselbegriffe in Durkheims Analyse mit der 
organischen Analogie verbunden, wie Organ und Funktion, Morphologie und 
Physiologie sowie theoretische Parameter für die Unterscheidung zwischen dem 
Normalen und dem Pathologischen, die konzeptionell auf einem funktionalen 
Verständnis der Gesellschaft beruhen, das für den Organismus zentral ist 
(Barberis, 2003: 65-66). Mit anderen Worten: Das analoge Modell bildet den 
formalen Rahmen für das Denken über die soziale Welt. 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 143 

vervollständigen, indem er sich einer Ebene der Existenz zuwendet, 
die die äußeren Sinne einbezieht (Simmel, 1997). Auch die mit ihm 
korrelierenden Prinzipien der soziologischen Ästhetik begründen 
die Gesetzmäßigkeit dieses Modells.  Berücksichtigt man die 
erkenntnistheoretischen und methodologischen Fragen, die die 
voraussetzungsvolle Perspektive von Simmels 
gesellschaftstheoretischem Verständnis prägen, impliziert dieses 
Modell, genauer gesagt seine Prinzipien, die Aufhebung des 
erkenntnistheoretischen Bruchs zwischen Wesen und Erscheinung 
im Sinne einer Soziologie der Oberflächen. Es geht zudem um die 
Etablierung unterschiedlicher methodologischer Zugangsweisen 
zur sozialen Welt, wie etwa durch das Symbol oder das Fragment. 

Ich möchte jedoch vor allem darauf hinweisen, dass wir es in 
beiden Fällen, d. h. bei der Betrachtung der Gesellschaft als 
Kunstwerk und bei den Grundsätzen der „soziologischen 
Ästhetik“, mit Fragen zu tun haben, die über die zuvor genannten, 
rein theoretischen und/oder voraussetzungsbezogenen Fragen 
hinausgehen. Diese theoretischen und präsuppositionellen Fragen, 
die an das Thema des analogen Modells und die beiden damit 
zusammenhängenden Thesen gerichtet werden können, sind zwar 
relevant, aber nicht erschöpfend. Denn wenn wir sie analytisch 
entfalten, werden wir auf Problemtypen verwiesen, die nicht 
unbedingt die logische Formulierung von erklärenden Sätzen über 
„x“ (theoretische Formulierungen), das Wesen von „x“ 
(ontologische Frage), die Möglichkeit, „x“ zu kennen 
(erkenntnistheoretische Frage) oder den Zugang zu „x“ 
(methodologische Frage) betreffen. In einem anderen Sinne werden 
wir zu allgemeinen Überlegungen über die Arten des Urteils und des 
Urteilens in der Reflexion über das soziale Leben geführt, die im 
weiteren Sinne dazu beitragen, dass wir zur eigentlichen 
Konfiguration der Reflexion über die Welt aus der Perspektive des 
Subjekts und seiner Fähigkeiten zurückkehren. Versucht man eine 
Annäherung von dieser anderen Abstraktionsebene aus, die sich 
von der theoretisch-präsuppositionellen unterscheidet, so führen 
das Thema des Modells und die von Simmel aufgelisteten Thesen 



144 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
dazu, die Form der Verständlichkeit des Wissens über die soziale 
Welt selbst zu problematisieren, und zwar nicht in Form eines „Wie 
kann ich wissen?“ oder eines „Wie kann ich zugreifen?“, sondern in 
Form eines „Wie denken wir?“. Diese letzte Frage birgt zugleich 
systematische und historische Probleme.    

Die historisch-systematischen Fragen    

Die erkenntnistheoretischen Fragen, die durch die Analogie mit 
dem Kunstwerk und die beiden genannten Sätze aufgeworfen 
werden, beginnen im Aufsatz von 1896 mit einem Hinweis auf die 
Form der Reflexion und die Verbindungsprozesse, durch die sie 
funktioniert. Genauer gesagt: Das analoge Modell des Kunstwerks 
und die Thesen (a) und (b) charakterisieren die Form der Reflexion 
über die sozialen Beziehungen und die Gesellschaft im Sinne einer 
Bewegung, die von der Oberfläche in die Tiefe geht, von den 
sichtbarsten Erscheinungsformen des sozialen und 
psychologischen Lebens bis zu den hintergründigsten, und zwar nur 
in der Art einer ästhetischen Wahrnehmung der Phänomene und 
ihrer Zusammenhänge und nicht in einer determinierenden Art und 
Weise der Welterfassung. Sie führen uns dazu, die Form der 
Verständlichkeit der Erkenntnis der sozialen Welt zu 
problematisieren, insofern Simmel eine koordinative 
Operationsweise zwischen den Dingen formuliert, die anders 
verläuft als die logisch-rationale, die in den oben genannten 
analogen Modellen vorherrscht. Im Verhältnis Partikulares-
Allgemeines geht es nicht mehr nur darum, das Erstere zum 
Letzteren zu erheben, sondern es wird auch gefordert, das 
Allgemeine im Besonderen und das Besondere im Allgemeinen zu 
begreifen. Die Betonung liegt auf den partikularen Bestimmungen 
der Objekte und Phänomene, im Gegensatz zu den abstrakten 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 145 

Verfahren des logisch-rationalen Verstehens. All dies jedoch, ohne 
die Aussicht auf Universalität aus den Augen zu verlieren.11 

In der Tat wäre es nicht weit hergeholt zu behaupten, dass 
Simmel in diesem spezifischen Fall der soziologischen Ästhetik eine 
andere Form der Intelligibilität für die sozialtheoretische Reflexion 
über die Welt aufwirft, die darin besteht, von einer objektiven 
Intelligibilität - die die Bestimmung der Objekte betont - zu einer 
operativen Intelligibilität überzugehen, die die Rolle der Prinzipien 
betont, die uns bei der Suche nach Wissen leiten. Vom Objekt zur 
Verbindung mit dem Objekt. Daraus ergibt sich die Forderung, dass 
die Erfassung der Welt nicht nur das Werk der Verstandesbegriffe 
sein kann, die ebenfalls auf der Grundlage des Gegensatzes von 
Erscheinung und Wesen operieren, sondern, in einem anderen 
Schlüssel: das der ästhetischen Wahrnehmung. In seinem späteren 
Werk hat Simmel den Gebrauch von Begriffen zumindest in der 
Soziologie nicht zugunsten eines radikalen Intuitionismus 
aufgegeben. Aber er wird nicht-begriffliche, ästhetische Operatoren 
in Umlauf bringen, die komplementär zu den bestimmenden 
begrifflichen Operatoren indirekte Zugänge zur Welt und zum 
Anderen (z.B. unter dem Gesichtspunkt des historischen 
Verstehens) konfigurieren.  

Bei dem, was ich als epistemische Dimension bezeichne, geht es 
also nicht um den Inhalt, auch nicht um die Form des Inhalts, 
sondern um die Form der Reflexion. Es ist eine Frage der 
Positionalität in der Subjekt-Objekt-Beziehung, wobei der 
Schwerpunkt auf dem reflexiven Element des Wissens liegt. 
Erkenntnistheoretische Fragen konzentrieren sich auf die 

 
11 So abgegrenzt, haben diese Fragen eine Geschichte. Sie lassen sich so lesen, 

dass sie einen der Aspekte des Problems der Ästhetik innerhalb der theoretischen 
Philosophie in Form der Frage nach dem Verhältnis von Besonderem und 
Allgemeinem bzw. von Teil und Ganzem in anderer Weise aufgreifen (Cassirer, 
1993: 146 ff; Cordeiro de Farias, 2022: 55 ff). Sie treten  in einigen Momenten der 
idealistischen Ästhetik im Kontext der theoretischen Philosophie auf, 
insbesondere  bei Baumgarten und Kants Dritter Kritik (Kant, [1790] 2009). 



146 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
Elemente, die die Verständlichkeit der Welt formen, aber aus der 
Perspektive des Subjekts und seiner Fähigkeiten. So verstanden hat 
sie viele Konsequenzen, die von der Konditionierung des 
Verständnisses von Objektivität - zum Beispiel durch die  
Hinterfragung des Begriffs der Evidenz - bis zum Verständnis 
dessen reichen, was Wissen ist und wie es sichergestellt werden kann 
- zum Beispiel durch die Kritik  des Begriffs des Beweises, der der 
Diskussion über Forschungstechniken vorausgeht und sie 
bestimmt. Die epistemische Dimension ist eine Abstraktionsebene 
über der erkenntnistheoretischen Stufe.  Auf der letztgenannten 
Stufe stellen wir uns in erster Linie die Frage nach den 
Erfordernissen einer objektiven und wahren Erkenntnis. Dabei 
behalten wir stets ihre Grenzen in Bezug auf ein disziplinäres Feld 
im Auge. Auf der erstgenannten Ebene treten wir jedoch von den 
Begriffen der Objektivität und der Wahrheit selbst zurück. 
Stattdessen denken wir über die Prozesse des Verstehens nach, die 
Objektivität und Wahrheit in Bezug auf einen bestimmten 
Gegenstand konstituieren. Mit anderen Worten, auf dieser Ebene 
geht es um die Frage: „Was bedeutet es, dass ich weiß, dass x“, viel 
mehr als auf einer anderen, die sich mit der Frage nach den 
Voraussetzungen für das „Wissen, wie x x ist“ (wie auf einer streng 
epistemologischen Ebene) befasst. 

Zugleich haben diese epistemischen Fragen eine 
unausweichliche historische Dimension. Betrachtet man nämlich 
aus historischer Perspektive die ästhetisch-epistemischen Fragen 
nach der Form der gesellschaftstheoretischen Reflexion über die 
Welt, die sich seit Simmels Aufsatz von 1896 entfaltet, so lässt sich 
die Entwicklung der Gesellschaftstheorie aus einer inneren 
Spannung zwischen ästhetischen und nicht-ästhetischen 
Operatoren in jedem Autor heraus begreifen.    

Schematisch gesehen wurde diese innere Spannung oft durch die 
Auferlegung von epistemischen Modellen der Intelligibilität aus den 
hypothetischen und natürlichen Wissenschaften begleitet, unter 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 147 

denen die oben erwähnten geometrisch-mathematischen und 
organismisch-biologischen Modelle einen prominenten Platz 
verdienen. Die Betrachtung der philosophischen Ästhetik und der 
mit ihr korrelierenden ästhetischen Operatoren führt dazu, die 
Grenzen der aus diesen Modellen abgeleiteten Eindeutigkeit der 
Intelligibilität in der wissenschaftlichen Forschung zu testen - und 
damit auch nicht-begriffliche und nicht-deterministische Modelle 
zu überdenken. Hypothetisch kann es dazu führen, dass die 
Gesellschaftstheorie die Formen ihrer Rationalität und ihre 
ästhetische Dimension im weitesten Sinne sowie ihre eigene 
Geschichte hinterfragt. In dem komplexen historisch-kulturellen 
und epistemischen Kraftfeld, in dem sich die Reflexion über das 
soziale Leben herausgebildet hat, erscheinen diese Modelle als 
„Kulturen“ (Lepenies, 1985), die als mimetische Modelle fungieren, 
an denen die Soziologie nicht nur ihre disziplinären Grenzen, 
sondern auch ihre epistemischen Formen der Verständlichkeit, 
Rechtfertigung und Validierung gemessen hat. In einem weiten 
Bogen von den Anfängen der Sozialphilosophie des 18. 
Jahrhunderts bis zu Simmel, ohne die chronologischen Grenzen des 
klassischen sozialen Denkens zu überschreiten, werden 
verschiedene Modelle und Konzepte behandelt. Das Modell des 
Beweises, die Semantik der Evidenz und die Vorstellung, dass das 
Problem eine gewisse Bestimmbarkeit beinhaltet, sind zentral. Dies 
kann in Form des „x“ in einer Gleichung geschehen, das einen 
bereits existierenden, zu bestimmenden Faktor darstellt. In diesem 
Fall ist der Ausgangspunkt der Gleichung logisch entscheidend, und 
das Problem enthält von vornherein seine eigene Lösung. Alternativ 
kann es sich um die Form der „Funktion“ handeln, die Modelle wie 
das strukturell-funktionalistische organisch aufgenommen haben. 
Diese Elemente sind charakteristisch für die moderne geometrisch-
mathematische und organismisch-biologische soziologische 
Konzeption. 

 
 



148 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
Abschließende Überlegungen    

Wenn die oben erörterten Fragen der präsuppositionellen Ebene 
metakritische Aspekte betreffen, die als erkenntnistheoretisch, 
ontologisch, methodologisch usw. abgegrenzt werden können, so 
führt uns die Grundfrage der SÄ auf eine andere, auf sie nicht 
reduzierbare Ebene von Fragen. Ich habe versucht zu zeigen, dass 
die präsuppositionellen Fragen im Allgemeinen nicht den Umfang 
der nicht-empirischen Fragen erschöpfen, die an die 
sozialtheoretische Reflexion über die Welt gerichtet werden 
können. Dies betrifft sowohl den Gewinn oder die Erweiterung des 
aktuellen Wissens über eine bestimmte Theorie, ein 
Forschungsthema oder eine Denktradition als auch die 
Rekonstruktion, die auf Innovation und Weiterentwicklung der 
Theorie abzielt. Insbesondere die präsuppositionelle Analyse geht 
von bestimmten Inhalten aus und ermöglicht keinen Zugang zu den 
ihnen zugrunde liegenden allgemeineren Fragen nach der 
Verständlichkeit der sozialen Welt.  

Vor allem die präsuppositionelle und die epistemische Ebene 
stellen die nicht-empirischen Elemente dar, die auf unterschiedliche 
Weise die Systematik eines disziplinären Bereichs bestimmen. Im 
ersten Fall handelt es sich um die epistemische Dimension, die zum 
Beispiel die Prozesse festlegt, die den Gegenstand und die 
Objektivität konstituieren. Im zweiten Fall handelt es sich um die 
präsuppositionelle Dimension, die den Theorien ihre konstitutiven 
transzendentalen Elemente verleiht, wie z. B. Präsuppositionen und 
allgemeine Sätze über die Natur der Realität, die 
Zugangsmöglichkeiten zu ihr und die Kriterien für ihre Erkenntnis. 
Während sich die epistemische Dimension vor allem auf das 
Verhältnis zwischen Wissen und Subjekt bezieht und sich auf die 
vielgestaltigen Vorgänge im menschlichen Geist konzentriert, geht 
es bei der präsuppositionellen Dimension eher um das Verhältnis 
zwischen Wissen und Wirklichkeit. Beide sind jedoch miteinander 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 149 

verwoben. Wenn ich mich frage, woher ich weiß, dass ein Wissen 
wahr ist, oder wenn ich mich frage, wie ich die Wahrheit dieses 
Wissens sicherstellen kann, befinde ich mich auf der epistemischen 
Ebene der Verständlichkeit. Sowohl die epistemische als auch die 
präsuppositionelle Dimension beziehen sich zum einen auf das 
Verhältnis zwischen Wissen und Wirklichkeit und zum anderen auf 
das Verhältnis zwischen Wissen und Subjekt. 

Erkenntnistheoretische und präsuppositionelle Fragen führen 
oft zueinander. Nehmen wir zum Beispiel das wichtige 
erkenntnistheoretische und damit voraussetzungsvolle Thema des 
Verhältnisses zwischen Sozialtheorie (hier einfach als Bezugnahme 
auf die theoretischen und methodologischen Annahmen 
verstanden, die die Beobachtung leiten) und empirischer 
Forschung. Wie können wir die Korrektheit oder Gültigkeit einer 
theoretischen Aussage über das Soziale beweisen? Wenn ich mit 
Simmel sage, dass das soziale Leben eine Frage der Form ist, wie 
kann ich diese Aussage beweisen oder widerlegen? Wenn ich das 
nicht auf der Grundlage empirischer Kriterien tun kann, weil es sich 
nicht um eine wissenschaftlich überprüfbare Aussage handelt, muss 
ich die - wenn auch relative - Autonomie der Ebene in Betracht 
ziehen, zu der die Aussage gehört. Aber wenn ich sie nicht nach 
empirischen Kriterien beurteilen kann, gilt auch die Grammatik von 
Wahrheit und Falschheit nicht für sie. Ich befinde mich sofort eine 
Ebene über der rein erkenntnistheoretischen Frage, denn es stellt 
sich sofort die Frage, wie eine soziale Theorie zu beurteilen ist (oder: 
wie soll man eine soziale Theorie beurteilen/bewerten?). Sie können 
nicht durch empirische Daten falsifiziert werden, da sie konstitutiv 
sind, d. h. sie bestimmen, was wir z. B. unter einem sozialen 
Phänomen verstehen. Im weiteren Sinne gilt die Sprache von richtig 
und falsch, wahr und falsch nicht für die Sozialtheorie und auch 
nicht für alles, was daraus folgt, wie etwa der Mythos vom 
Fortschritt des Denkens in diesem Bereich. Auf der Grundlage 
welcher Art von Beweisen können wir behaupten, dass die 
Marxsche, die Durkheime'sche oder die Simmel'sche Formulierung 
des Sozialen richtiger oder falscher ist als die andere? Wenn die 



150 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
Semantik des Beweises hier nicht passt, so liegt das nicht an einer 
erkenntnistheoretischen, sondern an einer epistemischen Frage, 
denn sie betrifft die operativen Prozesse, die wir im 
Erkenntnisprozess in Gang setzen, genauer gesagt die Art und 
Weise, wie sie Objekte und die Objektivität der Welt konstituieren. 

Literaturverzeichnis 

Barberis, D. (2003). "In search of an object: organicist sociology 
and the reality of society in fin-de-siècle France", in. History of 

the Human Sciences, 16(3), pp. 51-72.    
Brown, R. (1977). A Poetic for Sociology: Toward a Logic of Discovery 

for the Human Sciences. New York: Cambridge University Press. 
Carnevali, B., and Pinotti, Andrea. (2020). "Social aesthetics", in. 

Fitzi, G (Ed.). The Routledge International Handbook of Simmel 

Studies.  London: Routledge, pp. 170-184. 
Cassirer, E. ([1918] 1993). "La crítica del juicio", in. Kant, Vida y 

Doctrina. México: Fce Fondo De Cultura Económica, pp. 318-
323. 

Cordeiro de Farias, A. L. (2024). "The Historical-systematic 
Significance of Aesthetics for Social Theory. A Commentary 
on Sociology in a New Key", in. Am Soc 55, pp. 228–247.  

_______________________. (2022). Estética sociológica, de Kant a 

Simmel. Unpublished Ph.D. thesis. Rio de Janeiro: IESP-
UERJ. 

Dahme, Heinz-Jürgen. (1981). Soziologie als exakte Wissenschaft. 

Georg Simmels Ansatz und seine Bedeutung in der gegenwärtigen 

Soziologie. Stuttgart: Enke, pp. 274 ss. 
__________________. (1984). "Das 'Abgrenzungsproblem' 

von Philosophie und Wissenschaft bei Georg Simmel", in. 
Dahme, H.-J., und Rammstedt, Otthein. Georg Simmel und die 

Moderne. Frankfurt am Main: Suhrkamp, pp. 202-230. 



ALBERTO LUIS CORDEIRO DE FARIAS | 151 

Fitzi, G. (2018).  "Sociological epistemology". In. The Challenge of 

Modernity. Simmel’s Sociological Theory. London and New York: 
Routledge, pp. 46-49. 

Gunderson, R. (2020). Making the Familiar Strange: Sociology Contra 

Reification. London and New York: Routledge.    
Kant, I. ([1781] 1988). Kritik der reinen Vernunft. München: 

Bibliothek. 
______. ([1790] 2009). Kritik der Urteilskraft. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag. 

Lepenies, W. (1985). Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur 

und Wissenschaft. München: Hanser. 
Lichtblau, K. (1994). "Zum metadisziplina Simmel Newsletter, Vol. 

4, n. 2, pp. 103-110. 
_____________. (2017). "Soziologie und Zeitdiagnose", in: 

Zwischen Klassik und Moderne. Wiesbaden: Springer VS, pp. 57-
79. 

Lindemann, G. (2009). "Einleitung: Das Soziale von seinen 
Grenzen her denken", in. Das Soziale von seinen Grenzen her 

denken. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, pp. 13-35. 
______________. (2015). "The Analysis of the Borders of the 

Social World: A Challenge for Sociological Theory", in Journal 

for the Theory of Social Behaviour  35(1), pp. 69-98.  
______________. (2021). "Introduction", in. Approaches to the 

World: The Multiple Dimensions of the Social. Baden: Nomos 
Verlagsgesellschaft Mbh & Co., pp. 11-26.  

Nisbet, R. (1962)."Sociology as an Art Form", in The Pacific 

Sociological Review, vol. 5, n. 2, pp. 67–74.  
Podoksik, E. (2016). "Neo-Kantianism and Georg Simmel's 

Interpretation of Kant", in. Modern Intellectual History, 13(3), 
597-622. 

Reckwitz, A., and Rosa, Hartmut. (2021). Spätmoderne in der Krise: 

Was leistet die Gesellschaftstheorie? Berlin: Suhrkamp. 



152 | SIMMEL ÜBER DIE PRÄSUPPOSITIONELLEN UND 
EPISTEMISCHEN EBENEN VON ANALYSE UND THEORIEBILDUNG 
IN DER SOZIOLOGIE 
 
Rose, G. (1981). Hegel contra Sociology. Athlone: London and 

Atlantic Highlands, NJ. 
Simmel, Georg. Gesamtausgabe in 24 Bände. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. Organisator: Otthein 
Rammstedt.  

_____________. (1895). "USelectionslehre zur 
Erkenntnistheorie", in. Archiv fu 1, pp. 34-45. 

_____________. ([1896] 1992). "Soziologische Ästhetik", in. 
Aufsätze und Abhandlungen (1894- 1900). Gesamtausgabe Band 
5. Suhrkamp: Taschenbuch Wissenschaft, pp. 197-214.  

_____________. ([1900] 1989). Philosophie des Geldes. 
Gesamtausgabe Band 6. Suhrkamp: Taschenbuch 
Wissenschaft. 

_____________. ([1892] 1905). Die Probleme der 

Geschichtsphilosophie. Eine Erkenntnistheoretische Studie. Leipzig: 
Verlag Von Duncker & Humblot.  

_____________. ([1908] 1992). Soziologie. Untersuchungen 
Gesamtausgabe Band 11. Suhrkamp: Taschenbuch 
Wissenschaft..  

_____________. (1927). "Erstes Kapitel: Vom Wesen der 
Philosophie", in. Hauptprobleme der Philosophie. Berlin, Leipzig: 
Walter de Gruyter, pp. 6.  

_____________. (1997). "Sociology of the Meal", in. Frisby, D., 
and Mike, Featherstone (Ed.). Simmel on Culture. London: 
Sage, pp. 130–36. 
 

 


